

М. В. Скребцова. Освобожденная мудрость. М.: Прометей, 1992, с.176

### Одобрено Духовным Собранием бахаи СССР

М. В. Скребцова Освобожденная мудрость ИБ 437 Ответственный за выпуск А. Н. Зеленцов Редактор А. Н. Зеленцов Художественный редактор М. Я. Турбовской Технический редактор М. Ю. Осипова Корректор О. А. Разуменко

Сдано в набор 24.12.1991. Подписано в печать Формат 60х84/16 - Печать офсетная. Бумага офсетная. Усл. печ. л. 11,2 Уч. изд. л. 11,0 Усл. кр. отт. 12,2 Тираж 15000 экз. Цена договорная. Заказ 1341. Издательство "Прометей" г. Москва / 119048, Москва, ул. Усачева, 64 Типография - пр. Сапунова, 2

ISBN 5-7042-0782-0 © М. В. Скребцова, 1992 © Прометей, оформление 1992

С <u>0403000000 - 741</u> Без объявл.

- Владыко, почему не доверишь мне собрать все плоды сада Твоего? - Но где же корзины твои? - Владыко, почему не прольешь на меня Ручьи Благодати Твоей? - Но где же кувшины твои? - Владыко, почему вместо шепота не скажещь громом правду Твою? - Но где же уши...¹

В тихой-тихой туманной гавани ждут белые корабли - Чтоб готовых к долгому плаванью увезти от цепкой земли.

В суетном приют не нашедших, потерявших сон и по-кой -

Увозят они пришедших на пристань с надеждой одной -

Найти просторы другие, другие найти дома, Где души и мысли людские не заковала зима.

Где взгляды чисты и ясны, где любят больше других, Где дни не бывают напрасны, где нет равнодушных, злых.

Где дышат лишь Откровеньем - туда везут корабли Всех убежавших в смятеньи от цепких оков земли.

Но пристань в дали туманной скрыта от спящих глаз, Она лишь для тех желанна, кто видел ее хоть раз, Кто горечь познал смятенья от прожитых дней пустых, Кто выстрадал Откровенье и зов просторов других.

В тихой-тихой туманной гавани ждут белые корабли, Чтоб готовых к долгому плаванью увезти от цепкой земли.

# Вступление

Когда человек знакомится с принципами и основными положениями Божественного Откровения Баха-Уллы, то нередко у него возникает мысль, что многое в этом учении уже отражалось в прошлом другими религиями.

Действительно, Откровение Баха-Уллы повторяет основные вечные постулаты всех предыдущих религий. И именно эти вечные постулаты являются неизменной внутренней основой всех Божественных Откровений.

Основа всех религий - духовное возрождение людей посредством их веры в существование Высшей Силы, Бога, призыв к духовному очищению, к самосовершенствованию, необходимость молитвы и медитации, реализация самой сокровенной потребности человека искать знаки Божественной любви во всем созданном, и прежде всего, конечно, в своей собственной душе. Во всем этом люди нуждались всегда, и больше всего, несомненно, в те периоды, когда даже самые очевидные моральные и нравственные установки утрачивались ими настолько, что все человечество с невероятной скоростью начинало катиться в бездну жестокости; насилия, крови, несправедливости. И именно в эти страшные периоды, кода отсутствовало даже самое поверхностное представление о духовной стороне жизни, Бог с новой силой, через Своих Посланников напоминал людям о любви.

Можно считать, что религия - это бесконечное выражение Божественной любви, выражающейся в таких совершенных установках, данных человечеству как в духовной, так и в социальной жизни, которые открывают для каждого человека и для всего человечества в целом, дорогу к настоящему прогрессу.

Очень часто люди задают вопрос, почему в мире столько зла, если Божественная любовь является всесильной? Зло исходит от людей, забывших о данном им Божественном руководстве и пытающихся найти счастье в чем угодно, но только не в нем. Такие люди, стремясь к лучшей жизни, пытаются добиться ее любой ценой, но только не ценой следования единственному настоящему ее источнику - Божественному закону.

Но неизбежно возникает мысль, не явилась и не является ли сама религия причиной войны, разногласий, вражды? Как может спасти человечество то, что наоборот, во многом способствует его разъединению? Почему религии отрицают друг друга?

Прежде, чем попытаться ответить на эти вопросы, очень важно познакомиться со следующей мыслью: "Религия призвана объединять сердца и души, способствовать уничтожению с лица земли причин, ведущих к войнам и раздорам. Она должна породить духовность и озарить жизнью и светом каждого. Если религия становиться причиной ненависти и разногласия, то лучше быть без нее, и отказ от такой религии является истинно религиозным поступком. Ибо всякое лечебное средство должно вести к исцелению от болезни, а если оно ведет к ее осложнению – лучше отказаться от него? Религия, не ведущая к любви и единству, не есть религия? 2

Религия Бога - эта та самая духовная, неизменная основа всех религиозных Откровений, которая превращает все религии как бы в одну. Поэтому взятые в своем сокровенном внутреннем смысле, религии не

только противоречат друг другу, но наоборот поддерживают и подтверждают друг друга. Все же разногласия между ними исходят от людей, принимающих за религию ее внешнюю, социальную часть, изменяющуюся в отличие от духовной ее части по мере исторического развития человечества. Социальная часть религии постоянно эволюционирует, так как эволюционирует человечество, и любой Пророк несет именно то, что необходимо человечеству в определенный исторический момент. И очень многие социальные предписания, которые в прошлом имели неоспоримую ценность, сегодня должны быть заменены другими, понастоящему соответствующими духу нашего времени.

Причина религиозных противоречий в том, что люди не котят принять эволюцию социальной стороны религии как естественный закон развития. Они пытаются удержать на века то, что уже никаким образом не может соответствовать их сегодняшней жизни.

Противоречия возникают из-за различных интерпретаций людьми внешних сторон религии, связанных прежде всего с различного рода обрядами, догмами и ритуалами. Эти интерпретации наслаиваются друг на друга и постепенно начинают вытеснять внутреннюю духовную, самую важную часть религии. И сейчас многие люди даже и не догадываются о том, что собой представляет настоящая религия, так далеко отошла она от изначального Божественного источника, от сокровенной Божественной воли. И какой бы странной не казалась эта мысль, Откровение Баха-Уллы можно считать возвращением к религии, к тому Духовному Слову, которое Бог всегда повторял для человечества через Своих Посланников.

## Глава 1

### Бог

Очень многое сейчас изменилось по сравнению с прошлым. Люди стали больше понимать, больше задумываться над жизнью. Для многих факт, что мир сотворен Высшей Творящей Силой, является простой и неоспоримой истиной. Эту Высшую Силу можно называть по-разному. Для кого-то это добро, для кого-то - Любовь или некая Космическая Сила, для других - просто нечто абстрактное, неподдающееся словесному описанию. Для верующих - это Бог. Но дело, конечно не в названии, а в ощущении постоянного присутствия этой Высшей Силы во всем, что нас окружает.

Продуманное многообразие всего существующего приводит к мысли, что создать все это мог некий могущественный Разум, в миллиарды и миллиарды раз превышающий человеческий: "Если мы внимательно посмотрим глубоким взором на эту бесконечную вселенную, то заметим, что движение чего бы то ни было немыслимо без двигателя, что следствие без причины невозможно и что каждое из созданий возникает под влиянием многочисленных взаимно действующих друг на друга причин, а эти причины обуславливаются в свою очередь другими причинами... Бесконечная же связь причин и следствий нелепа и недопустима. Следовательно, все эти причины и следствия непременно завершаются Живою и Могучею Сущностью, которая Независима и Свята от каких бы то ни было причин...."3

Человек так привыкает к окружающему, что часто не замечает великолепной гармонии вселенной. Мир человека является составной частью этой всеобщей

гармонии, очень существенным ее элементом, имеющим свои определенные функции. И от того, как человек выполняет эти функции, зависит благополучие очень многого.

Не является ли все созданное случайным сплетением элементов, все более и более приспосабливающихся друг к другу по мере эволюции?

"Сочетание элементов творений бесспорно, не является случайным, ибо не может быть следствия без причины..." Предположим, что все возникло случайно, значит, и развиваться должно было бы случайно, и развитие являлось бы хаотичным, исключающим стройный порядок.

Однако, открывая законы природы, мы все больше и больше удивляемся их уникальной гармонии: "Все, что существует в небесах и на земле, выражает Божественные имена и свойства так, что следы блеска этого солнца истины обнаруживаются и очевидны в каждом атоме. И без явления этого блеска, ничего не может быть удостоено одеждой жизни или достигнуть существования в видимом мире. Какие солнца познания скрыты в одном только атоме? Какие океаны мудрости прячутся в одной только капле".5

Мысль является порождением разума. Гениальный разум способен' рождать гениальные мысли. Может быть, Бог, и есть этот Гениальный Разум, неподвластный описанию и пониманию нее совершенного человеческого разума?

Божественная Сущность является такой же недоступной для человеческого понимания, как недоступны, например, мысли гения простому человеку. Но этот простой человек может пользоваться и наслаждаться плодами мысли гения. Не все, например, знают кто изобрел радио, телевидение и многое другое, ставшее для нас привычным и необходимым. Не все знают, как именно они были изобретены. Но это не мешает нам пользоваться изобретенным и радоваться ему: "Если мы обратим внимание, то заметим, что человек подобен маленькому микробу, находящемуся внутри плода, этот плод возник из цветка, цветок вырос из дерева, дерево произрастает из влаги, а влага образуется из праха и воды. Спрашивается, каким образом этот маленький микроб может постигнуть сущность того "сада", познать садовника и понять его сущность. Очевидно, это невозможно. Но если этот микроб станет сознательным, то заметит, что этот сад и огород, деревья, цветы и плоды, расположенные в таком порядке и совершенстве, сами по себе не могут существовать. Точно также умный и сознательный человек убеждается, что эта безграничная вселенная с таким величием и порядком не может существовать сама собой".6 Люди могут пользоваться и наслаждаться плодами мысли Бога, но никогда они не разовьют свой разум настолько, чтобы понять Его гениальные мысли: "Все Пророки, мудрецы и философы сознаются в недостаточности познания сущности сущностей и признают за собой неспособность познать и дойти до этой истины истин".7

"...Для человека абсолютно невозможно постигнуть Сущность Божества и сущность потустороннего мира, но блага милосердного Бога охватывают все творения и человек должен углубляться мысленно в Божественные блага, одним из которых и является душа, но не Сущность Божества. Это есть предел для постижения человеческого мира... Те свойства и совершенства, которые мы приписываем Сущности Божества, взяты нами из наблюдений над творениями, но это не значит,

что мы познали сущность и совершенства Божии. Когда мы говорили, что Божественная Сущность обладает разумом и свободной волей, то это не значит, что мы открыли желания и волю Божества, но мы эти свойства вывели из благостей Божиих, проявляющихся в сущности вещей".8

Во имя чего же Бог захотел все создать и все создал? Из всего сказанного выше можно сделать вывод, что об этом известно только Ему, что человеку не дано постичь эту тайну. Но существует большая разница между словами "постичь" и "постигать". Действительно, постичь Божественную тайну невозможно, но не для вечного ли постижения ее создан человек? Если бы человек мог постичь Бога и познать Его, то он бы сам стал Богом. Познавать же Бога - значит, стараться видеть во всем созданном изначальный Божественный смысл, те самые "Божественные имена и свойства", которые "обнаруживаются и очевидны в каждом атоме": "Я был скрытым сокровищем и хотел быть постигнутым, поэтому Я создал творение, чтобы быть познанным".9

Из этого следует, что именно в возможности познавания Бога заключается смысл существования созданного Им творения. Очевидно, что речь здесь идет прежде всего о человеке, как существе, наделенным разумом для познавания. И если смысл существования человека заключается в познавании Бога, то, значит этот процесс заключает в себе нечто необыкновенное и одновременно с этим насущное и исключительно важное, дающее возможность ощутить настоящее счастье, испытать настоящее удовлетворение. И если все это так, то саму возможность познавания Бога, данную че-

ловеку, можно воспринимать как огромные любовь и милость Бога к людям.

## Любовь

Бог создал творение во имя любви к нему, или можно сказать, что все было создано Божественной любовью.

Но как почувствовать эту любовь, как испытать ее на себе? На этот вопрос ответить очень трудно, так как он связан с внутренним духовным опытом каждого конкретного человека. Николай Бердяев писал, что "вера в Бога есть лишь внутренняя встреча в духовном опыте". То есть каждым человеком Божественная любовь чувствуется и переживается по-разному. Но испытать эту любовь человеку поможет вера в ее существование, вера в Бога: "О сын бытия! Возлюби меня, чтобы Я мог любить тебя. Если ты не возлюбищь Меня, никогда не дойдет Моя любовь к тебе". 10

Человек создан для того, чтобы любить и познавать Бога, и прежде всего, конечно, в своей собственной душе. Всем известно изречение, что человек создан по образу и подобию Бога. Можно выразить это по-другому, сказав, что человек создан по образу и подобию любви. Значит, человек является носителем любви. И если он душой своей обращается к Богу как источнику этой любви, то ее в нем становится больше. Бог наполняет людей своей любовью, и человек, осознавший это, начинает сам изливать любовь на мир вокруг себя.

"О сын бытия! Твой рай в Моей любви, и твоя небесная обитель - в общении со Мною; войди же и не медли. Так предопределено тебе в нашем верховном царствии и в нашем Высочайшем раю". 11 Таким образом, "сын бытия" - человек, может узнать, что такое рай, еще, живя на земле, и небесная обитель, оказывается, может открыться ему еще при жизни. Испытать это можно всегда, следуя мудрому совету: "Обрати взор твой внутрь и увидишь Меня, обитающего в тебе, Сильного, Всемогущего, Самобытного". Человек, поверивший в бесконечный потенциал красоты, силы, самобытности, заложенный в его душе, не может не проникнуться счастьем этого дара, и вся его жизнь превращается в выражение благодарности Богу за дарованную возможность любви: "Из глины любви слепил Я тебя, как можешь ты творить иное?" 13

Каждый человек имеет свое определение любви. Это чувство бесконечно, и всеми испытывается по-разному, поэтому бесконечны его определения.

Люди никогда не уставали говорить о любви, думать о ней, воспевать ее в своем творчестве. Да и сама история диктуется именно любовью. Не любовь ли к Родине заставляла людей жертвовать жизнью во имя ее спасения? Не во имя ли любви к людям совершались революции? И в то же время не любовь ли к наживе являлась причиной войн, превращая человека в страшное существо, способное сделать несчастными тысячи и тысячи людей?

Да, все это любовь. И очень часто, ослепленные этим чувством люди способны на все. Значит, одной любви недостаточно, чтобы сделать мир счастливым?

Значит, нужно еще что-то более сильное, более сокровенное, чтобы сделать любовь источником прогресса и не позволить ей быть причиной войн, раздоров, насилия. И, может быть этим сокровенным чувством является любовь к Богу, к Любви, создавшей мир. А если любить Бога, то как можно не любить все Им созданное? Чувство любви к Богу делает благородными и возвышенными все порывы людей, охватывая собой любую земную привязанность, сохраняя и очищая в человеке великое подобие по которому он создан. "Лучший способ отблагодарить Бога - любить друг друга". 14 Действительно, если отношения между людьми основаны на чувстве любви к Богу, они никогда не приведут к насилию, унижению, крови. Души всех наполнены Божественной любовью, и унизить одну из них - значит унизить Бога. Бог создал весь мир единым, все Божественные Посланники призывали людей к единству, так как именно в единстве всех стран и народов они видели светлое будущее человечества. И если в основе прекрасного чувства любви к Родине находится чувство любви ко всему миру, ко всем людям, то никогда любящие одну страну не позволят себе ненавидеть и угнетать любящих другую. Наоборот, чувство ответственности за благополучие всего мира будет воздействовать на чувство ответственности за благополучие любой страны.

Если свои способности и таланты человек будет воспринимать как инструменты Божественной любви, данные ему для служения людям, то никогда достигнутое положение и власть не смогут испортить его душу. Чем больше человеку дано от Бога, тем больше он должен быть благодарен Богу за это. Благодарность заключается в служении всему, созданному Божественной Любовью. Мир только тогда узнает счастье, когда любым чувством человека будет править любовь "единственное средство, приносящее истинную радость как в этом мире, так и в грядущем". 15 И действительно, разве люди могут обойтись без чувства, являющимся "светом, ведущим в темноте, живой связью, соеди-

няющей бога и человека, утверждающей прогресс каждой озаренной души?"  $^{16}$ 

## Bepa

#### Часть 1

Божественную любовь каждый человек может почувствовать, поверив в ее существование. Как же рождается вера? Что требует от человека это чувство? Где граница между верой и неверием?

Можно считать, что вера - это вечное осознанное движение человеческой души к Богу. А так как Бог некая Сила, обладающая недосягаемым совершенством, то стремление к Ней, является вечным стремлением к совершенству. Все люди от Бога, поэтому связь между Богом и людьми существует всегда. И в этом смысле, может быть, всех людей можно назвать верующими, хотя связь эта осознается далеко не всеми. Для многих людей вера - это исполнение различного рода религиозных обрядов, ритуалов, догм и предписаний, о духовном, внутреннем смысле которых они даже и не задумываются. Может быть, если бы люди задумывались над духовным смыслом религиозных предписаний, то они постепенно пришли бы к мысли, что это только символы, называющие духовные устремления челове-Ka.

Внешняя социальная сторона религии изменяется постоянно, так как человечество постоянно эволюционирует. Каждый Божественный Посланник приносит всегда такие предписания социальной жизни, которые полностью соответствуют духу времени и удовлетворяют все насущные потребности человека.

Какой же он, дух сегодняшнего времени? Что отличает его от прошлого? Сейчас можно сказать, что человечество вступило в период своей зрелости. За два прошедших столетия им было открыто столько, сколько, может быть, не было открыто за всю историю человечества. Многое, что казалось раньше вымыслом, утопией, именно сегодня является нашей повседневной реальностью. Изменился подход людей к жизни. Их возросший интеллект ищет во всем разумности, логики. Время слепой веры прошло. Люди стремятся во всем разобраться, все осознать, принимая какие-то важные решения в жизни. Именно поэтому, вера сегодня должна согласовываться с разумом человека. Все в ней должно быть ясным и логичным, не противоречащим достоинству человека, дающим ему возможность полноценного развития. И, конечно, она не должна зачеркивать достижения науки и техники, к которым пришло человечество в ходе своего развития. Именно в такой вере нуждаются сегодня люди, они готовы к такой вере. Сейчас, когда человечество стоит на грани самоуничтожения, когда ему угрожают страшные бедствия, пришло время возвратить вере ее внутренний, глубинный смысл, касающийся духовного самоусовершенствования каждого человека. Ни одна проблема не будет решена, пока не произойдет духовное возрождение людей, пока люди духовно не будут объединены одной верой: "Когда религия освободится от суеверий, традиций и неразумных догматов, проявит свою согласованность с наукой, тогда в мире появится великая связующая и очищающая сила, которая устранит все войны, разногласия, споры и распри, и тогда человечество объединится силой Божией любви". <sup>17</sup>

#### Часть 2

Итак, вера - это осознанное стремление человека к Силе, его создавшей, к Богу. Описать чувства людей, испытавших это стремление, очень сложно. Чтобы понять это состояние, нужно самому испытать его.

Но видя счастливые лица людей, живущих верой, убеждаеться в том, что им открываются какие-то незримые двери, какие-то бесконечные возможности, какое-то необыкновенное счастье. Своим внутренним счастьем эти люди как-бы надежно защищены от зла и несправедливости мира. Они любят жизнь, так как воспринимают ее как Божественную милость. Вся их жизнь является выражением благодарности Богу за то, что им дано. И именно таким образом они борются со злом.

Но как начать верить, как осознать свою вечную связь с Богом? Мы все привыкли измерять земными категориями начала и конца. Это естественно для человека. Но есть еще и другая жизнь - духовная, с ней и связано понятие веры. Вера - не данность, это состояние, которое является плодом каждодневной духовной работы человека, его работы над собой. В какой-то степени всех людей можно считать верующими. Но одни осознают свою связь с Богом, а другие - нет. Трудно провести границу между верой и неверием, и, наверное, невозможно сказать, где начинается вера. Это состояние приходит незаметно, постепенно. Но, видимо, оно приходит только к тем, кто обратился к своей душе, кто начал воспринимать ее как Божественный дар, нуждающийся в постоянном внимании человека.

Вера бесконечна, как бесконечно любое состояние. Если человек назвал себя верующим, то это не значит,

что он им стал раз и навсегда. Человек вечно утверждается в этом состоянии, вечно осознает его. Веру можно считать каждодневным стремлением человека сохранить в себе Божественное начало. Это борьба со злом в себе. Это вечное осознание того, что ты любим, что ты создан во имя любви. Вера - это постоянный поиск Божественного во всем. "Всякая любимая душа должна любить других и отдавать им все свои сокровища и жизнь, всеми средствами и силами каждый должен стараться сделать других счастливыми". 18 Из этих чудесных слов ясно следует, что истинная вера является ориентацией всей жизни человека, оказывая влияние на каждый его поступок. Иногда веру воспринимают как отвлеченное занятие, уводящее человека от жизни. Но разве может увести от жизни то, что, наоборот, ее рождает. Ведь вера - это рождение души человека. Рождение всегда несет радость и счастье окружающим, тем более рождение души - самое великое рождение. Рождение заключается в осознании того, что душа от Бога. Поэтому, вера - это жизнь в Боге. А жизнь в Боге - это жизнь во всем Им созданном. Разве можно считать веру уходом от жизни когда она в самом полном смысле является настоящим возвращением к ней?

Итак, вера предполагает активное участие человека в жизни, участие, способное и призванное ее улучшить, возвысить, одухотворить.

Вера - не уход в возвышенность людей, от так называемых грехов земной жизни. Это духовное осмысление человеком всего, что вокруг него.

Верующие люди воспринимают свою душу как сокровище, которое нужно беречь, и за которое нужно отвечать перед Богом: "О сын бытия! Ты светильник Мой. Мой свет находится в тебе; озарись же им и не ищи другого, кроме Меня, ибо Я сотворил тебя богатым и щедро одарил тебя". <sup>19</sup>

Вера - это жизнь души: "Человек - настоящий человек - это душа, а не тело. Несмотря на то, что человек по телу своему относится к миру животных, душа возвышает его над остальными созданиями". 20 Из этих слов следует, что вера - это жизнь человека, настоящая жизнь.

## Пророк

#### Часть 1

Итак, вера - это вечное стремление человека к Богу или его вечный разговор с Богом. Отвечает ли Бог человеку, взывающему к нему? Как услышать Бога, узнать, что он говорит человеку?

Если Бог - некий абсолют, который невозможно познать и описать, то как понять слова Христа: "Видевший Меня, видел Отца Моего". Означают ли эти слова, что Бог находится в Иисусе Христе, возможно ли это? К тому же известно, что не только Христос, но и другие основатели мировых религий в своих Священных писаниях говорили о том, что являются выразителями воли Бога для людей, или Божественными Посланниками. Например, в Коране есть слова: "Благословенен тот, кто послал различение Своему рабу, чтобы он стал для миров проповедником". 22 В этих словах славится Бог, выделивший Мухаммада из других людей каким-то особым знанием, позволившим ему стать проповедником для миров.

2\*

Как же связан Бог с Пророками - основателями религий? Занимает ли человек какую-либо позицию по отношению к этой связи?

Люди общаются посредством языка. Без языка они понимали бы друг друга с большим трудом. Не являются ли Пророки своеобразным языком Бога, обращенным к людям? И если это так, то любой человек, слушающий и понимающий этот язык, слушает и понимает Бога. И сразу становятся понятными слова Христа: "Кто видит меня, тот видит Отца моего". Из всего этого следует, что принятие учения, принесенного Пророком - самый верный путь, ведущий к Богу.

Однако, очень многие считают, что им достаточно веры в существование Бога, а все остальное, то есть следование какому-либо учению, ограничивает их свободу, унижает их достоинство.

"Если человек поклоняется Богу не посредством Его Пророка, он должен прежде всего составить представление о Боге, а представление это создается прежде всего его собственным воображением.

Как конечное не может объять бесконечное, так и Бог не может быть постигнут таким образом.

То, что человек постигает собственным разумом, он понимает. А то, что он может понять, не есть Бог. То есть представление о Боге, которое человек создает для себя, есть только призрак, подобие, вымысел, иллюзия. И нет никакой связи между подобным представлением и Высшим Существом".<sup>23</sup>

Кто же такие Пророки? Что же отличает их от всех остальных людей? Представим себе, что Бог - это солнце, а люди - зеркала, отражающие солнечный свет в большей или в меньшей степени в зависимости от

чистоты зеркальной поверхности. Но существуют абсолютно чистые зеркала, способные отражать всю полноту солнечного сияния. Такими абсолютно чистыми зеркалами являются Пророки. Они способны отражать Божественную Сущность в такой глубокой степени, которая абсолютна недоступна простому человеку. И именно поэтому, принимая учение Божественного Посланника, люди начинают по-настоящему прислушиваться к Богу, пытаясь в соответствии с посланным Им учением изменять свою жизнь.

Пророк свидетельствует о Боге, отражает Его волю точно так же, как чистейшее зеркало отражает солнечный свет. Солнце не спускается в зеркало и не живет в нем. И точно также Бог не спускается в тело Пророка и не живет в нем. В Коране Мухаммад говорит: "Да, Господь ваш - Господь небес и земли, тот, который их сотворил, и я из числа свидетельствующих об этом".24 Бог безграничен, Он не может заключаться в имеющем границу материальном теле человека. Разве какоенибудь зеркало может заключить в себя всю необъятность солнца? В Евангелии от Иоанна Христос говорит: "Я исшел от отца и пришел в мир". 25 "...Отец мой более меня..."26, "...как заповедовал мне Отец, так и творю..."27, "...если заповеди Мои соблюдете, пребудете в любви Моей, как и я соблюл заповеди Отца Моего и пребываю в Его любви."28 Этими словами Христос определяет различие между Богом и собой. Пророк истинный путь, соединяющий человека с Богом: "Я есмь путь, и истина, и жизнь; никто не приходит к Отцу, как только через Меня. Если бы вы знали Меня, то знали бы и Отпа Моего".29

Можно сказать, что Пророк имеет тройственную натуру. Во-первых, Пророк имеет тело, способное

рождаться и умирать. Во-вторых, все Пророки имеют душу, являющуюся бессмертной. Эти две характеристики объединяют Пророков со всеми остальными людьми. Но существует третья черта, и именно она, составляет главную сущность Пророка - он является носителем Святого Духа, некой Божественной субстанции, некой энергии от Бога. Пророк материализует эту энергию в слова, в учение, которые затем передаются людям. Именно поэтому, можно сказать, что Святой Дух, которым обладает Пророк, является как бы словом Бога для людей. Всю сущность Пророка можно назвать словом Божиим.

В Евангелии от Иоанна: "Сначала было слово, и слово было у Бога, и слово было Бог...", "... И слово стало плотью и обитало с нами, полное благодати и истины".30 Если подразумевать под словом - Дух Святой, то смысл этой фразы можно интерпретировать следующим образом: сначала был Святой Дух или Дух Бога, который затем был вложен в тело человека. Человек, ставший носителем Святого Духа, и является Пророком. Он живет среди других людей и передает им истину от Бога, несущую жаждущим душам блаженство и благодать. Очень многие понимают слова Иоанна буквально, то есть считают, что сам Бог вошел в тело человека. Бог выбрал Христа, дал Ему Свое слово, то есть наделил Его Святым Духом, чтобы Он рассказал людям о Божией воле: "Между Создателем и человеком необходим посредник - тот, кто получает полный свет от Божественного Сияния и отражает его по всему человеческому миру, подобно тому как земная атмосфера получает и распространяет теплоту солнечных лучей".31

"Если Дух Святой не становится посредником, то никто не может достигнуть щедрот Божиих. Не пренебрегайте очевидной, ясной самой по себе истиной, что дитя не может быть обучено без учителя, а знание есть одно из даров бога. Почва не покроется травой и растительностью без помощи дождя и туч: следовательно, туча есть посредник между Божественной милостью и почвой". 32

#### Часть 2

"Так как двери Познания Сущности вечного были закрыты перед лицом всех видимых вещей, то Он повелел блестящим сущностям святости (Пророкам и святым) являться из Священных миров Духа в могущественных человеческих храмах среди творений, согласно Его обильной милости". 33

Эти слова прекрасно отвечают на вопрос, так сильно волнующий многих людей: почему Бог посылает людям Пророков в человеческом облике, почему это именно человек, а не какое-нибудь сверхъестественное существо?

В том, что человек несет человеку послание от Бога, заключается бесконечная Божественная милость. Например, если бы Пророк имел какой-нибудь сверхъестественный облик, люди могли бы испугаться его, им могло бы быть сложно установить с ним контакт, и, может быть, они пошли бы за ним только из-за страха, внушенного его обликом, а не из-за глубокой духовной потребности. И это никогда бы не позволило им со всей полнотой испытать радости знания Божественной воли и дать возможность другим тоже почувствовать эту радость.

Но к этому вопросу можно подойти и с другой стороны. Может, Бог хочет испытать веру людей, когда выбирает среди них одного и наделяет его Божественным знанием. Ведь сложнее, конечно, поверить в большую, неограниченную силу существа, внешне ничем не отличающегося от остальных. В Коране есть слова, говорящие о Посланниках Бога: "Мы не делали их тела, не вкушающими пищу, и не были они вечными", 34 "И до тебя Мы посылали только людей, которым внушали". 35

Святой Дух, носителями которого являются Пророки, не сопровождается какими-то внешними признаками. Может быть, если бы Пророк обладал сверхъестественным ростом, могучим голосом, неземным богатством - то признать его величие было бы не так уж сложно. Это не требовало бы от людей внутренней осознанной веры. А так как Пророки внешне ничем не отличались от других людей, и к тому же очень часто были бедны и обездолены, они всегда подвергались жестоким преследованиям со стороны тех, кто ожидал от них земного владычества, огромной физической силы и господства. Очень часто люди не понимали, что сила и величие Пророков совсем в другом: "Достоверно, хотя эти солнца величия и живут на земле, они в то же время пребывают на высочайшем престоле; хотя не обладают ни единым грошем, они возносятся к вершине богатства, и, получая оскорбления от рук врагов, они в тоже время сидят по правую руку Власти и Господства. Они утверждены и покоятся на престоле вечного могущества, хотя в видимом образе являются в величайшем унижении, и занимают место Господства и власти, в то время, когда внешним образом выявляют величайшую радость".36

Итак, все Пророки подвергались преследованиям, так как всегда было очень мало людей, способных принять Божественное руководство, готовых к вере. Евреи, например, не признали Иисуса Христа, когда он явился к ним в человеческом облике. Они ждали прихода мессии с неба, и приход его, как они думали, должен был сопровождаться громом и молнией, и звезды должны были упасть с неба, и луна и солнце должны были померкнуть. И должен он был восседать с жезлом в руках на троне Давида и учинить суд над всеми неправедными. То есть, интерпретируя буквально писания Вечного Завета, они ждали реального исполнения пророчеств, касающихся прихода мессии. А Христос пришел совсем по-другому, незаметно. Он был беден, его преследовали, он не отличался особой физической силой, и кроме того он изменил некоторые законы Вечного Завета: "Например, когда прошло время Моисея, и свет Иисуса с восхода Духа разлился по всему миру, евреи ставили в вину то, что Обещанный Священным писанием должен защищать и выполнять законы Пятикнижия, в то время, как этот юноша из Назарета, сам себя называющий Мессией Божиим, уничтожил законы о разводе и субботе, являющимися одними из главнейших установок Моисея, и к тому же не являлись и знамения Пришествия. Поэтому евреи до сих пор еще ожидают пришествия, возвещенного в книгах Моисея". 37 Чтобы поверить, что Христос-мессия, нужно было иметь духовную подготовленность, устремленность к истине, потребность в ней, которой не было у большинства евреев.

Из всего сказанного выше следует, что Бог посылает людям Пророка в облике человека, во-первых, чтобы он был лучше понят людьми. Во-вторых, его приход в человеческом облике является духовным испытанием

для людей: "Оглянись в прошлое. Как много безгрешных знатных и простолюдинов, избранных Богом, во все времена с тоской ожидали Пришествия Его. Как часто они ожидали Его прихода и молили, чтобы подул легкий ветерок Его святой милости и обещанная благодать снизошла из тайного убежища и явилась всему миру. Но как только врата милосердия открывались, и облака святой щедрости опускались на человечество, и невиданный свет загорался над горизонтом небесного могущества, они все отвергали Его, отворачивались от лика самого Господа Бога..."38 "Отвернуться от лика самого Господа Бога", значит отвернуться от Его Посланника - единственного пути, связывающего Бога с миром людей, отвернуться от веры, так как вера - это стремление человека к большему знанию о Боге: "Источник всех знаний - в познании Бога, возвышена будь Его Слава, а оно не может быть достигнуто, кроме как через познание Его Святого Проявления".39

И все-таки, как доказать Божественность человека, объявившего себя Пророком? Ведь каждый человек может при желании так себя назвать. Какое различие существует между настоящим Пророком и человеком, давшим себе это название?

Божественное послание, принесенное Пророком, - это обращение Бога к душе человека: "Благодаря силе Святого Духа, действующей через душу, человек в состоянии воспринимать Божественную сущность вещей". 40 То есть, если душой своей человек готов к восприятию Божественной сущности, то ему и не потребуется доказательств, он способен воспринять истину душой.

Тем не менее, во все времена у Пророков требовали доказательств их Божественности. Ученики Христа, например, задали ему не один вопрос, пока не уверовали твердо в его миссию. Христос говорил: "...Ибо дела, которые отец дал Мне совершить, самые дела сии, Мною творимые, свидетельствуют обо Мне, что Отец послал Меня. И пославший Меня Отец Сам засвидетельствовал обо мне...", "Если Я свидетельствую Сам о Себе, то свидетельство мое не есть истинно, есть другой, свидетельствующий обо Мне; и Я знаю, что истинно то свидетельство, которым Он свидетельствует обо Мне". 41

Итак, дерево познается по плодам, которые оно приносит. Об истинности мессии Пророка прежде всего говорят совершаемые им дела, в которых очевидна бесконечная духовная сила, покоряющая многие и многие сердца.

В другом месте Христос говорит: "Исследуйте писания, ибо вы думаете чрез них иметь жизнь вечную; а они свидетельствуют обо мне", "...Если бы вы верили Моисею, то поверили бы и Мне, потому что он писал обо мне". 42

Из этих слов следует, что приход Христа связан с пророчествами Ветхого Завета или, лучше сказать, его приход исполняет эти пророчества. Но приверженцы закона Моисея ожидали буквального исполнения пророчеств, не задумываясь над их духовным смыслом. И по сей день они ждут Мессию, которым уже несколько веков назад явился Христос. Многочисленные Священные писания религий свидетельствуют о том, что приход любого Пророка всегда предсказывается предыдущим Божественным Откровением. И в свою очередь,

каждый Пророк предсказывает следующего, идущего за ним.

Однажды, когда Христос учил в Храме, про него сказали удивленные Иудеи: "Он знает писания, не учившись? Иисус, отвечая им сказал: Мое учение - не Мое, но пославшего Меня..." ЧЗ Эти слова говорят о том, что Христос обладал способностью толкования аллегорических Священных текстов писаний. Он этому нигде не учился, он обладает этим даром от Бога.

Почти всегда Пророками были люди, далекие от науки, и очень часто даже безграмотные, как, например, Мухаммад, но это не мешало им оказывать огромное влияние на людей. И до сих пор, спустя тысячелетия, мы можем видеть плоды этого влияния. И это еще раз доказывает, что сила Святого Духа или духа Бога, действующая в их душах, не поддается никакому ограничению, она бесконечна. Все Пророки обладают врожденным духовным знанием, от Бога, а не приобретенным в результате систематического образования или чтения книг. Это знание дает им возможность объяснять скрытый духовный смысл символов, знамений, знаков предшествующих духовных писаний.

Пророк имеет ключ к решению всех проблем, которыми мучается человечество в тот или иной исторический период, так как именно в Божественной воле, действующей через него заключается источник всех милостей. Он возрождает души людей силой Святого Духа. И эти духовно возрожденные люди способны впоследствии возродить целые цивилизации.

Пророки отличаются еще и тем, что все их мысли находят свое отражение в делах. И это оказывает огромное влияние на людей, следующих за ними. То есть, Пророки учат и направляют людей прежде всего

примером собственной жизни: "Духовный учитель это тот, кто следует своему учению и переносит и идеалы в мир действия. Его Божественные мысли проявляются в мире. Он - это его мышление, от которого он неотделим..."44 "Необычайный разум Платона, например, Аристотеля, Плиния и Сократа не повлиял на людей до такой степени, чтобы они жаждали пожертвовать своей жизнью ради их учений, в то время как некоторые простые люди так повлияли на человечество, что тысячи готовы были стать мучениками, чтобы укрепить их слова, ибо слова эти были озарены Божественным Духом". 45 "Влияние всех мудрейших философов, не обладавших этим Божественным Духом, было сравнительно незначительным, как бы велики не были их знания, и какой бы глубокой ни была их ученость" 46

Христос говорит в Евангелии своим ученикам: "...по плодам их узнаете их..." И каждый из нас может сейчас убедиться в истинности миссии Христа. Ведь христианством охвачены сейчас все страны; скольким людям оно вернуло счастье, скольких оно возвратило к жизни. Это ли не настоящие плоды Божественного дерева?

Можно ли считать чудеса, совершаемые Пророками - доказательством их Божественной миссии?

Действительно, все Пророки могли совершать чудеса, главным образом, связанные с физическим исцелением людей. Но чаще всего они совершали их из-за доброты, и никогда - для доказательства этим своей Божественности.

Многие, например, просили Христа доказать чудесами свою истинность. На эти просьбы он неизбежно отвечал: "Род лукавый и прелюбодейный ищет знамения". 48 "Такое поведение Христа объясняется очень просто. В действительности, чудесное исцеление больного человека могло оказать влияние только на современников Христа, доказывая им исключительность человека, творившего их. Однако же для будущих поколений, которые не могли бы быть этому свидетелями, чудеса не являлись бы доказательством Его Божественности, чего Он не мог допустить". 49

Таким образом, Пророки не стремятся распространить свое учение совершенными чудесами. Прежде всего словом, примером, всей жизнью привлекают они людей к Божественной истине.

История свидетельствует о том, что все Пророки подвергались жестоким преследованиям и унижениям со стороны тех, для кого померк свет духовной истины. И это тоже может являться одним из доказательств Божественности их миссии. Своими страданиями, унижениями, смертью они искупали грехи людей, так как в самом глубоком смысле этого слова служили им: "Ни в какое время, ни при каком законе Пророки Господа не избежали богохульства своих врагов, жестокости своих преследователей, осуждения ученых умов своего времени, которые являлись в личине искренности и благочестия. День и ночь шли они через страдания, которые никто не может измерить, кроме Единственно Истинного Бога".50

# Святой Дух

"Если мы проследим за историей, то придем к выводу, кто что все действительно великие люди, благодетели человеческого рода, те, кто вел людей к тому, чтобы любить хорошее и ненавидеть плохое, кто вел к

настоящему прогрессу, были озарены силой Святого Духа.

Пророки Божии не сдавали экзаменов об окончании философских школ. В действительности они были людьми низкого происхождения, в глазах всего мира они были незнающими, незначительными людьми, которые не умели даже ни читать, ни писать.

То, что возвысило этих людей над всеми остальными и благодаря чему они смогли стать учителями Истины, было силой Святого Духа. Благодаря такому могучему вдохновению влияние их на человечество было великим и всепроникающим".<sup>51</sup>

Все Пророки являются носителями Святого Духа. Святой Дух не имеет момента рождения. Он не имеет ни начала, ни конца. И если время от времени Святой Дух является к людям в теле человека, то это не значит, что он появился только с рождением этого человека. Например, когда солнце восходит, то это не значит, что оно не существовало до этого момента. Просто оно становится видимым, когда восходит. И когда все-таки говорят о начале Святого Духа, речь идет о моменте, когда он является к людям в человеке, то есть когда приходит Пророк. И это происходит в те моменты, когда свет Святого Духа настолько затмевается земными страстями людей, что вся их жизнь находится под угрозой уничтожения. И если вера в Бога является источником, питающим все живое, то ничего странного в том, что человечество, утратившее ее, неумолимо катится к бездне. Само себя оно лишает источника - Великой поддержки Святого Духа, возрождающего жизнь.

Святой Дух подобен Божественному лучу, спускающемуся на землю и осуществляющему вечную посред-

ническую связь между Богом и сотворенным Им миром. Святой Дух принадлежит миру Бога, но именно, посредством него Бог общается с людьми, напоминает им о Себе. Можно сказать, что он является жизненосной, все в себя вбирающей силой, присутствие которой доступно сознанию каждого человека.

Действительно, когда приходит Пророк, он несет знание, обращенное ко всем людям, он открывает им новый мир, проникнутый любовью Бога, Его желанием направить людей на истинный путь - путь к свету. Поэтому, приход Пророка можно считать даром Бога людям, Его безграничной милостью к ним.

"Создав мир и все живущее в нем, Он движением своей неограниченной и высшей Воли пожелал даровать человеку особое отличие и способность: познавать и любить Его, способность, которая должна рассматриваться, как всепоглощающее побуждение и изначальная цель, заложенная в основу мироздания. Но подлинную сущность каждого из своих творений Он пролил свет одного из своих имен и проявлений и сделал его восприемником одного из своих проявлений. На человека же Он, однако, сфокусировал сияние всех своих имен и проявлений, и сделал человека своим отражением. Единственный из всех Божиих творений человек был наделен такой милостью и такой безграничной щедростью". 52

Из этих слов следует, что способность любить и познавать Бога является изначальным смыслом человека. А так как Пророк - единственная дверь, ведущая человека к Богу, то, значит, именно в стремлении человека к Божественному Посланнику, обладающему Святым Божественным Духом, заключено истинное значение жизни человека. Святой Дух не исчезает со

смертью Пророка, наоборот, он как бы освободившись от физического тела, окутывает собой весь созданный мир. Он продолжает действовать через души людей, рождая в них самые лучшие стремления и помыслы, призванные спасать и всегда спасавшие человечество от гибели: "Слово Господне может быть уподоблено молодому побегу, корни которого вросли в сердца людей. На вас возложено усилить его рост животворными водами мудрости и святым словом, чтобы этот побег окреп и ветви его вознеслись до небес и выше".53

До сих пор имена всех великих Пророков на устах миллионов людей. До сих пор во имя них строятся храмы, до сих пор их слова наполняют жаждущие души.

### Религия

#### Часть 1

И теперь можно прийти к следующему выводу: существует Один Бог, знание о котором можно получить только через Его Посланников - Божественных Пророков.

Пророки являются основателями религии. Что же такое религия? можно сказать, что это знание от Бога, открытое Пророку и оформленное им для людей в различного рода законах, установках и предписаниях, охватывающих самые сокровенные, самые насущные потребности людей в ту или иную историческую эпоху. И если это так, религию можно назвать Божественным даром, обращенным к людям для их счастья: "...Дар, который преобладает над всеми другими дарами, не подвергается изменению в природе и принадлежит только Богу. Это дар святого Откровения. Каждая милость, дарованная Создателем человеку, материальная и духовная подчинена этому дару. По сути он есть и останется навек Средством существования, которое снизошло с небес. Это высочайшее свидетельство Бога, яснейшее доказательство Его правды, знак Его щедрости, признак Его всеобъемлющего милосердия доказательство Его провидения, символ Его абсолютной милости. Тот, воистину, приобщился к этому высочайшему дару Бога, кто признал Его проявление в этот день".54 Учение Пророка является проявлением этого дара для людей. Принять дар именно тогда, когда Бог дает его человеку является истинным приобщением человека к Богу. И именно в этом высоком приобщении заключается смысл религии.

Но почему же существует так много религий, не говоря уже о том, что многие из них враждуют между собой? Разве приобщение к Богу может вести к вражде? И если Бог один, почему бы ему не передать всю полноту знания только через одного Пророка, не предотвратило ли бы это разногласия между религиями? И если все религии исходят от одного Бога, почему возникают разногласия между ними?

Действительно, логично было бы предположить, что если существует один Бог, должна существовать одна религия Бога. И это на самом деле так, если считать религию обращением души человека к Богу. И именно поэтому, духовные истины, помогающие человеку в этом стремлении, повторяются всеми Пророками и составляют неизменяемую часть религии. Религия обращена к людям, живущим на земле, поэтому она связана не только с духовной стороной жизни, но и с социальной. Изменяющееся человечество нуждается в новых социальных установках, способных удовлетворить его нужды. И только в этом смысле можно говорить об изменяющейся религии. Каждый Пророк приносит такие предписания, которые могут исцелить болезни человечества только определенного исторического периода.

Человечество развивается, появляются новые болезни, нуждающиеся в новых лекарствах: "Нет ничего удивительного в том, что лекарство, которое предписывает Целитель в наши дни, не похоже на то, что было в прошлом. Как же может быть иначе, если болезни, поразившие людей, на каждом этапе нуждаются в новом лекарстве? Таким образом, каждый раз, когда Пророки Господа озаряли мир ослепительным блеском Лучезарной Звезды Святого Познания, они взывали к

35

людям, чтобы те воспринимали свет Божий через такие знаки, которые более всего соответствуют веку, в котором они появились". $^{55}$ 

Как же странно, когда естественный процесс изменения лекарств, призванный привести когда-нибудь к окончательному исцелению, становится источником непонимания разногласий. Не имеют ли все лекарства общую цель, заключающуюся в помощи человеку? Не является ли каждое новое лекарство необходимой ступенькой готовящей человека для принятия следующего необходимого для него лекарства?

"Целью религии, как это явлено с небосклона святой Божией Воли является установление единства и согласия среди народов мира. Не сделайте же источником вражды и ссор". 56 Если бы люди помнили это, стали бы они упрекать друг друга в неверии, считая каждый свою религию единственно правильной, а все остальные ложными и несуществующими, стали бы они придерживаться тех, принесенных когда-то установок, которое повзрослевшее человечество уже давно переросло?

Единство и согласие между людьми может установиться только при условии духовного возрождения людей, на которое направлена главная сокровенная часть религии, ее духовная часть. Именно она, объединяет все религии, делая из них одно целое - религию Бога.

Если человек, не разбирающийся в медицине, возьмет на себя функции врача, то результаты его лечения приведут к самым трагическим последствиям. И именно, к таким последствиям привели религию люди, забывшие об ее едином духовном источнике. Но все может измениться, если люди поймут, что: "...внешняя форма меняется из века в век, но каждое новое Откро-

вение является дополнением предшествовавшего. Между ними нет расхождения и несоответствия, а наоборот, они представляют собой различные стадии развития единой религии, которая сначала открывалась в семени, затем в почке и цветке, а теперь вступает в период созревания плодов". "Почка должна отпасть, чтобы цветок имел возможность распуститься, а лепестки осыпаться, чтобы плод мог вырасти и созреть. Разве можно считать почку и цветок бесполезными и ненужными только потому, что они потом отпадают. Нет, каждый из них был в свое время необходим и полезен: без них не могло бы быть плодов". 57

Не является ли наше время временем созревших плодов, способных утолить жажду в пустыне отчаяния и неверия?

Христос в Евангелии сказал: "Итак бодрствуйте, потому что не знаете, в который час Господь ваш придет".58

Не проспали ли мы светлого часа, когда Бог напомнил нам о себе вновь, послав своего нового Посланника, призванного возродить религию и сделать ее самым могучим инструментом в преобразовании мира?

Готовы ли мы принять от Бога новые дары, новое всемогущее лекарство, способное исцелить страдающее человечество?

"Бог есть Великий Исцелитель, который один только может верно определить болезни мира и указать надлежащее средство. Лечение, предписанное для одной эпохи, не будет соответствовать другой эпохе, так как состояние больного меняется. Придерживаться только старого средства, когда врач предписывает новое, это

значит проявить не веру во врача, а недоверие к нему".59

Не пришло ли время для каждого из нас спросить себя о своей вере?

Не зависит ли от ответа на этот вопрос будущее счастье человечества?

## Часть 2

И все-таки, если считать, что существует только одна религия, почему же Бог не являет все свои законы один единственный раз, посредством только одного Пророка?

"Знайте, что при каждом Произволении свет Святого Откровения нисходил на людей в соответствии с их духовными способностями. Посмотри на солнце. Как слабы его лучи в тот момент, когда оно является над горизонтом.

Как постепенно нарастает их теплота и сила, пока оно не достигнет своего зенита, давая всему живущему возможность приспособиться к растущей интенсивности его лучей. Как неуклонно оно опускается, пока не достигнет своего заката. Если же абсолютно неожиданно явить всю энергию, заключенную в нем, то без всякого сомнения оно принесло бы только вред...

Точно так же, если бы солнце Истины неожиданно на ранних этапах проявило полную меру своего могущества, которое провидение Всевышнего даровало ему, то все разумное на земле зачахло бы и погибло; человеческие сердца не смогли бы выдержать силы Откровения, ни отразить сияние его лучей. Смятенные и сломленные, они бы прекратили свое существование".60

Итак, все что открывается Богом для людей через различных Пророков всегда соответствует их духовным способностям. Людям дается только то, что они могут осознать, прочувствовать в определенный момент. Поэтому любое Божественное Откровение приносит людям истины, к которым они готовы, которые они способны принять. Именно поэтому можно сказать, что учение любого Пророка, принесенного в определенный исторический период является желанием каждого разумного сердца". 61

Христос сказал: "Я еще многое имею сказать вам; но вы теперь не можете вместить. Когда же придет Он, Дух истины, то наставит вас на всякую истину". 62 Из этих слов очевидно, что Христос дал людям только то, что они смогли воспринять. Всем своим Откровением Христос готовил людей к восприятию большего.

Интересно, что в Евангелии идея прогрессивного Откровения, одной постоянно прогрессирующей религии очерчена очень ясно. Христос нигде не говорил, что через него передалась вся полнота Божественного знания, что он единственный выразитель воли Бога. Наоборот, он всегда ясно подчеркивал свою роль, свою определенную миссию в ряде других Божественных Откровений. С одной стороны, он говорил: "Ибо если бы вы верили Моисею, то поверили бы мне, потому что Он писал обо Мне". 63 Христос считал религию Моисея той необходимой ступенью, которая подготовила людей к принятию Его Откровения. Он не ставил себя выше Моисея, а полагал, что и у Него и у Моисея одна миссия от Бога - способствовать духовному пробуждению человечества. Действительно, и Моисей, и Христос - являли людям Божественное Слово, оба они являлись носителями Святого Духа, и поэтому единственная разница между ними только в том, что они пришли в разное время, и соответственно открывали только то, что могло быть воспринято людьми.

Иудеи же до сих пор не признают Христа. Чем же заслужил Он подобное отношение? Неужели тем, что подтвердив все духовные истины учения Моисея, отменил некоторые социальные установки, которые уже не отвечали нуждам людей Его эпохи. Все эти изменения касались внешней стороны религии, не затрагивая ее глубинной духовной основы. Не подтвердил ли сам Христос своей приверженности религии Моисея словами: "...ни одна иота или ни одна черта не прейдет из закона".64

Не является ли закон Моисея таким же Откровением от Бога, что и закон Христа?

Христос же не только признал учение, явленное до Него, но и постоянно упоминал о следующем, которое будет после Него: "Доселе Я говорил вам притчами; но наступает время, когда уже не буду говорить вам притчами, но прямо возвещу вам об Отце". В этих словах звучит предупреждение о приходе следующего Пророка, наделенного тем же Духом святым от Бога, что и Христос, и который будет говорить с людьми уже другим языком, более понятным и ясным. Кстати, эти слова многие понимают буквально, ожидая Его телесного возвращения. Но сам Христос опровергает это: "Дух животворит; плоть же не пользует нимало".66

Кроме того, в Библии есть очень много мест, где Христос говорит о другом Посланнике, которого Бог наделит тем же Духом, что и Христа: "Если Я не пойду, Утешитель не придет к вам", "И я умолю Отца, и даст вам другого Утешителя". 67 Не являлось ли сокровенной миссией Христа духовно подготовить человечество к приходу этого, следующего за ним Утешителя?

И как в свое время Христос сказал, что Моисей свидетельствовал о Нем, так же, по Его словам, о Нем будет свидетельствовать Утешитель, идущий за Ним: "Когда же придет Утешитель, которого Я пошлю вам от Отца, Дух истины, Который от Отца исходит, Он будет свидетельствовать обо Мне".68

В чем же заключается это свидетельство? Очевидно, оно заключается в повторении каждым новым Посланником Бога всех духовных истин, отраженных в учении предыдущего, но только тысячелетия назад. Человечество взрослеет, и естественно, что эти истины повторяются совсем другим языком, тем, который люди могут понять. Можно сказать, что меняются средства, но не цель, состоящая в духовном пробуждении каждого человека и всего человечества в целом, в объединении всех людей духом веры в Единого Бога, в установлении Царства Божиего на земле общими усилиями духовно пробужденных людей.

Мысль об одном прогрессивном Откровении от Бога, передающемся людям через различных Его Посланников на различных этапах развития человечества, была вовсе не чужда Христу, как и всем другим Божественным Пророкам, сознававшим свою определенную миссию только на какой-то период времени. Каждый из них подтверждал предыдущее Божественное Откровение и предсказывал появление нового. Мухаммад нигде не говорил о Христе, как о лжепророке, Он признал Божественную миссию Христа и подтвердил ее: "...И Мы даровали Исе (Иисусу), сыну Мариям (Марии) ясные знамения и подкрепили его Духом Святым..."69

В Коране, как и в Библии, последовательность прихода Божественных Пророков определена достаточно ясно: "Мы дали Мусе (Моисею) писание и вслед за ним Мы отправили Посланников; И мы даровали Исе, сыну Мариям, ясные знамения и подкрепили Его духом святым. Неужели же каждый раз, как к вам приходит Посланник с тем, чего ваши уши не желают, вы превозноситесь? Одних вы объявили лжецами, других вы убиваете". 70 Христиане не признают Магомета, подтвердившего миссию Иисуса, принесшего еще одно доказательство того, что Христос - Сын Божий. И если Коран подтверждает учение, ниспосланное до него, почему же христиане считают его вымышленным? "И не мог быть этот Коран измышлением помимо Аллаха, а только в подтверждение истинности того, что было ниспослано до него, и в изъяснении писания, - в нем нет сомнения! - от Господа миров".71

#### Часть 3

Если каждый Пророк сознает свою определенную роль в цепи других Божественных Откровений и не считает себя ни первым, ни последним, то как объяснить, например, слова Мухаммада: "Сегодня Я завершил для вас вашу религию, и закончил для вас Мою милость, и удовлетворился для вас Исламом как религией..." Не противоречат ли эти слова всему сказанному выше?

Мухаммад не случайно говорит слово "сегодня". Значит, есть и завтрашний день, который в свою очередь принесет что-то новое для людей. Каждую религию можно считать совершенной и законченной именно для того определенного временного периода, когда она приносится Божественным Посланником. Любому Пророку дается совершенное знание от Бога,

несущее исцеление от всех болезней этого времени. Это знание способно удовлетворить все нужды людей, сделать их счастливыми, и именно поэтому, оно является бесконечной Божественной милостью.

В переводе с арабского Ислам - следование воле Бога, а мусульманин - следующий воле Бога человек. И когда Бог говорит через Мухаммада, что завершает свою религию Исламом, эти слова означают призыв к людям - следовать Божественной воле в тот момент, когда она открывается для людей новым Посланником от Бога. В Коране есть слова: "Поистине, религия пред Аллахом - Ислам..." Значит, все религии можно назвать Исламом или открытием для людей Божественной воли, а их последователей - мусульманами или людьми, посвятившими себя этой Воле: "...Он избрал вас и не устроил для вас в религии никакой тяготы, как и в общине отца вашего, Ибрахима (Авраама). Он назвал вас мусульманами". 74 Эти слова подчеркивают мысль, что все религии, начиная с самых древних, являлись не тяготой, а милостью для людей, так как открывали им Божественное знание и призывали их следовать ему.

Но все религии имеют разные названия. Почти все они названы по именам своих основателей - великих Пророков. Все Пророки равны перед Богом. Все они, один за другим выполняли единый Божественный план, целью которого является установление Царства Божиего на земле. Все они связаны Святым Духом.

Каждый из них, уходя, говорил о возвращении этого Духа со следующим. Очень часто в Священных писаниях Пророки говорят о своем собственном возвращении, иногда они говорят о приходе другого Посланника. Имеет ли смысл настаивать на одном из этих

обещаний, когда сами Пророки не настаивают ни на одном из них? Тем более, что многие Священные писания не были записаны рукой самих Пророков. Они писались разными людьми в различное время после смерти Пророка. Этим и можно объяснить обилие в Священных книгах всех религий мыслей и деталей, нередко противоречащих друг другу.

Но не скрывается ли за словами что-то более важное, сокровенное, необходимое, являющееся бесценным сокровищем любой религии. Не являются ли этим сокровищем единые духовные истины, провозглашаемые всеми Божественными Посланниками? И может быть, многие противоречия в Священных писаниях, касающихся различных высказываний Пророков можно считать духовным испытанием для людей, стимулирующим их к поиску Единой Истины и закаляющим их веру в нее.

Очевидно, что всем Пророкам были полностью открыты таинства Единого Божественного плана, который они последовательно раскрывали перед людьми.

И если каждый из них говорил языком своего времени и открывал только то что могло быть воспринято людьми, что могло удовлетворить их насущные потребности, то это не значит, что какой-либо из них был наделен более, значительной миссией и занимал по сравнению с остальными исключительную роль.

Миссия любого Пророка исключительна, так как заключает в себя необходимую часть Единого плана и является духовной ступенью, готовящей человечество к принятию следующей его части. Все Пророки равны. И именно поэтому, отрицание кто-либо из Них является отрицанием всего Божественного плана, каждая страница которого священна. Об этом очень хорошо

сказано в Коране: "А те, которые уверовали в Аллаха и Его Посланников и не различали между кем-либо из них, этим мы даруем их награды..." Все Пророки выражают Единую Истину от Бога, и поэтому вера в одного из них является верой во всех остальных. Обычно выбор кого-либо одного сразу как-бы зачеркивает всех остальных. Но выбор может иметь совершенно другой смысл. Чтобы стать "желанием каждого разумного сердца" религия должна соответствовать Духу времени. И если человек выбирает религию, принесенную Божественным Посланником для его времени, то это вовсе не означает, что он зачеркивает всех остальных Божественных Пророков, учения которых являлись когда-то такими же необходимыми, такими же насущными для людей. Взрослый человек не покупает себе детскую одежду. Он выбирает то, что соответствует его размерам. И это не значит, что одежда, которую он носил в детстве была плохой и ненужной. Просто она была необходима в свое время, как теперь необходима другая. "Поистине, те которые не веруют в Аллаха от Его Посланников, говорят: "Мы веруем в одних и не веруем в других". И хотят найти между этим путь, -Они неверующие по истине..."76 Не означает ли "вера по истине" или настоящая вера осознания того, что: "...Все Пророки являются Храмами Повеления Божия, которые появляются в различных одеждах, и если ты посмотришь внимательным глазом, то найдешь их всех пребывающими в одном Ризване, парящими в одном небе, сидящими на одном ковре, говорящими одним языком и исполняющими одно Повеление... Таково есть Единство всех этих Сущностей Бытия и безграничных и неразделимых солнц. Следовательно, если одно из этих Проявлений Святости скажет: "Я - возвращение всех Пророков", то это верно. Таким образом, в каждом пришествии осуществляется возвращение прежнего Пророка..." $^{77}$ 

## Часть 4

Если согласиться с тем, что существует один Бог, нетрудно принять и то что есть одна лишь только религия Бога, или одно Его Повеление, передающееся через различных Пророков на протяжении всей истории развития человечества: "Сказано: "У нас только одно Повеление". Поэтому, так как Повеление одно, то и Проявление Повеления должно быть только одно". Не являются ли Единым Проявлением Повеления Бога все Пророки, последовательно раскрывающие его перед людьми.

И все-таки люди веками спорили и продолжают спорить о религии, и самое страшное, что споры эти приводили и продолжают приводить к кровавым последствиям. Кто из них прав, чья религия лучше, чья религия спасет мир?

Религия спасет мир только тогда, когда все ее разноречивые приверженцы перестанут спорить, если все они поймут, что спорить о Едином бессмысленно, и что все эти споры только отдаляют их от Единого.

Не очевидна ли сегодня насущная потребность в новой религии, призывающей приверженцев всех остальных вернуться к истоку, к Единой Божественной истине, являющейся главным стержнем абсолютно всех религий.

Не должна ли эта новая религия отбросить наслоенное веками на эту сокровенную Божественную истину. Не должна ли она отказаться от всех обрядов, догматов, ритуалов, чтобы дать, наконец, Божественному свету со всей полнотой озарить мир.

Многие думают, что внешние формы помогают глубже проникнуть во внутренние истины, и поэтому они необходимы. Но не на почве ли внешних форм чаще всего возникают споры и разногласия, не они ли приводят в конечном счете к разделению людей, противореча этим самой глубинной цели всех религий научить людей любить друг друга.

Несомненно, было время, когда внешние формы религии были необходимы. Но человечество повзрослело, сейчас оно готово для восприятия ясной сути.

С маленьким ребенком, например, обычно говорят особенным языком, прибегая к многочисленным картинкам и образам, так как этот язык он воспринимает лучше всего, именно в нем он нуждается. Взрослому же человеку нужен совершенно другой язык, более ясный, конкретный. То, что он раньше понимал с помощью картинки, он начинает понимать, став взрослым, используя размышления, логику, науку. То, что человечество вышло из детского возраста, очевидно. И об этом свидетельствуют его великие достижения во всех областях жизни. Но к сожалению, эти достижения опьянили людей, за ними они постепенно стали забывать себя, свои души. Нужна великая духовная сила, способная вернуть человечеству чувство любви и благодарности за все, что его окружает.

Пока люди не станут благодарными, у них никогда не возникнет чувство глубокой ответственности за все, что они делают, за все, что им дано. Каким же путем человечество может себя спасти? Какое направление оно должно избрать, чтобы прийти, наконец, к счастью?

Эти вопросы волнуют многих людей, предлагающих человечеству самые возвышенные планы его спасения.

Но приводят ли все эти планы к ощутимым результатам, оправдывают ли они средства, затраченные на их осуществление?

Значит, люди, пусть даже самые мыслящие, самые неравнодушные, бессильны что-либо изменить, что-то улучшить в глобальном масштабе. Значит, существует что-то большее, что может вырвать людей из тьмы, указать им реальные шаги, реальные возможности, ведущие к лучшей жизни. И может быть, это является единственной реальностью из бесконечного множества утопий, созданных и создающихся людьми.

Что же это большее, чем человек? Не является ли это силой Божественного Провидения, вторгающейся в мир тогда, когда люди уже не могут распутать сами узел противоречий, который они создали и который мешает теперь их дальнейшему прогрессу.

Бог всегда спасал человечество в периоды кризисов, посылая ему ясное и светлое руководство, вновь возвращая жизнь всему, казалось бы, утратившему ее навсегда. И это спасение необходимо людям, они ждут его. Они нуждаются в новом напоминании о любвивеликой Божественной силе, способной объединить разъединенное, связать воедино лучшие помыслы и устремления людей. Они нуждаются в новых социальных законах, предписанных не людьми, а Богом, и поэтому приемлемых абсолютно для всех, для каждого уголка земного шара. Эти законы должны соответствовать ду-

ху нашего времени: в их основе должны быть все прогрессивные достижения человечества.

Все Пророки предупреждали о наступлении времени, когда люди смогут установить на земле Царство Божие. Очевидно, что это Царство может установиться только лишь объединенными усилиями всех людей, живущих одинаково проникновенной верой в лучшее будущее. Не является ли объединение всего человечества тем самым Божественным предписанием, реальное осуществление которого готовили все Божественные Откровения прошлого и которое стало возможным только сейчас. Не является ли это предписание той главой Божественной книги, прочитав которую, человек начнет действовать.

Мир замер в ожидании этого действия, он готов принять его от людей, проникнутых Священным Духом всей Божественной книги: "В прошлых циклах, хотя и была установлена гармония, но отсутствие средств не позволяло достичь единства человеческого рода. Части света оставались совершенно разъединенными, и даже между народами одного и того же континента общение и обмен мыслями были почти невозможны. Вследствие этого общение, взаимопонимание и единство между всеми народами и племенами земного шара были недостижимы. Однако, в наши дни средства связи умножились, и пять континентов земного шара фактически слились в одно целое... Таким же образом, все члены человеческой семьи, как народы, так и правительства, города и деревни стали все более и более зависимы друг от друга.

Ни для кого больше невозможна полная самостоятельность, так как политические связи объединяют все народы и нации, и узы торговли и промышленности, сельского хозяйства и просвещения крепнут с каждым днем.

Следовательно, в наше время единство всего человечества может быть достигнуто. Воистину, это не что иное, как одно из чудес нашей удивительной эпохи, этого великолепного века. Прошлые века были лишены этого, а наш век, век света, озарен исключительным и беспримерным могуществом, славой и просвещением. Отсюда раскрытие с каждым новым днем новых чудес. В конце концов будет видно, как ярко будут гореть светочи этого века среди человеческого общества". 79

В чем же заключается это единство, к осуществлению которого вплотную подошло человечество?

"Смотрите, как свет его начинает озарять омраченный горизонт мира.

Первый светоч, чьи ранние мерцания уже заметны это единство в политическом мире. Второй светоч - это единомыслие в мировых начинаниях, осуществление которого будет вскоре очевидным. Третий светоч - это единство в свободе, которое непременно осуществится. Четвертый светоч - единство в религии, которое является краеугольным камнем самой основы и которое Божией силой проявится во всем блеске. Пятый светоч - единство наций, единство, которое будет прочно установлено в этом веке, заставив все народы мира считать себя гражданами одного общего отечества. Шестой светоч - это единство рас, которое сделает всех живущих на земле народами и племенами одной расы. Седьмой светоч - это единство языка, которому будут обучены и на котором будут говорить все народы. Все это неминуемо сбудется, ибо сила Царствия Божия будет помогать и содействовать его осуществлению".80

Любое Божественное предписание дается людям, когда они могут его воспринять, когда они готовы к нему. Поэтому не случайно, что сегодня лучшие помыслы людей проникнуты именно идеей Единства. Единство как самая насущная потребность - это реальность нашего времени. Этим объясняется такое многообразие направлений, движений, партий, создающихся людьми, окрыленными этой великой идеей.

Но для реального осуществления Единства необходимо объединение усилий этих людей по одному всеобщему плану. Пока все стремящиеся к Единству сами будут разделены, никакие, пусть даже самые прогрессивные планы, не приведут к объединению человечества.

Какой же план принять за основу? И ответ на этот вопрос очевиден - Божественный план, охватывающий своей гениальной продуманностью все самые выдающиеся человеческие мысли, открывающий людям новые бесчисленные возможности. Что же еще, кроме универсального Божественного плана, "воплощающего в своих основах Божественно установленную схему объединения человечества в нашу эпоху вместе с глубокой верой в неизменную действенность каждого из его положений сможет в конечном счете устоять перед силами внутреннего разрушения, которые, если не будут остановлены, продолжат разъедать жизненные устои отчаявшегося общества. Именно к этой цели, цели Нового Мирового Порядка, Божественного по происхождению, всеобъемлющего по охвату, справедливого в принципе и бросающего вызов миру по своим характерным чертам, должно стремиться измученное человечество",81

51

# Глава 2

# Божественное Откровение Баха-Уллы

Часть 1

То, что Господь предписал как в высшей степени действительное средство наисильнейшее орудие для излечения всего, - это объединение всех его народов в одном всеобщем Деле, в одной всеобщей религии. Это никоим образом не может быть осуществлено иначе, как силой искусного всемогущего и вдохновенного Врача..."82

Итак, новая религия, новый завет, открытый Богом для людей. Новизна этого завета заключается в том, что он полностью согласуется с духом нашего времени и отвечает всем насущным потребностям людей. Новизна этой религии - это ее возвращение к духовным истинам, на которых основаны все религии и которые, к сожалению, забывались людьми.

"Несомненно, что мир, слившийся и преобразованный в единый, весьма сложный организм, благодаря изумительному прогрессу, достигнутому в области естественных наук, всемирной экспансии торговли и промышленности, мир бьющийся в тисках мировых экономических сил, среди опасностей материалистической, страшно нуждается в повторном провозглашении Истины, на которой зиждятся все религии прошлого, на языке, соответствующем его насущным потребностям. И какой же голос, кроме голоса Баха-Уллы - гласа Божия для этой эпохи, способен осуществить такое коренное преобразование общества, как то, которое Он уже совершил в сердцах мужчин и женщин, столь различных и, казалось бы, непримиримых, которые со-

ставляют общество Его действительных последователей во всем мире".83

"В каждой религии свет Божественного Руководства сосредоточивается на одной центральной идее. В этом чудном Откровении, в этом славном веке основой Божественной Религии и отличительной чертой Закона Божия есть создание Единства Человеческого Рода".84

Совсем недавно человечество вступило в новую эпоху, озаренную учением Баха-Уллы - Божественным Посланником для нашего времени, провозгласившим Единство человечества главным постулатом новой религии. Осуществление этого принципа откроет, может быть, первую эру Царства Божиего на земле. Эру, воспетую всеми Божественными Пророками, предчувствовавшими в ней реальное исполнение плана, по которому Бог издревле вел людей. Поэтому Баха-Уллу совершенно справедливо можно считать " возвращением всех Пророков прошлого". Его религия - та ступень, на которую человечество поднялось сегодня. Быстроукрепляющиеся связи между различными странами во всех областях жизни, поиск совместного решения глобальных проблем, идея установления всеобщего мира, рост международных движений, борющихся за мир, всеобщее сокращение вооружений, деятельность Организации Объединенных Наций, направленная на защиту прав человека, охрану окружающей среды, борьбу с наркотиками и другими злоупотреблениями, улучшение положения женщины, эсперанто и другие языки, пытающиеся решить проблему международного общения, идея объединения многочисленных сект и направлений внутри мировых религий, согласие религиозного мировоззрения с научным, возросший интеллект людей, утверждающий независимый поиск истины, и многое, многое другое - все это реальность нашего времени, к которой мы привыкли и в которой мы уже не видим ничего особенного.

Но было ли это реальностью еще для прошлого века? Было ли это реальностью, например, для стран Ближнего Востока, каравших любое свободомыслие, выходящее за рамки Ислама?

Но именно в одной из таких стран - в Персии - в середине 19-го века, Божественный Посланник Баха-Улла открыл человечеству учение, основными постулатами которого являются истины, способные служить человечеству целое тысячелетие и сейчас уже начавшее спасать его от гибели.

Баха-Улла, подвергавшийся жестоким преследованиям, испытавший бесчисленные страдания и невзгоды, вынужденный провести почти всю свою жизнь в суровой ссылке, написал более ста томов, в которых Он призывал человечество к единству, к личному и независимому исканию истины всеми людьми, к осознанию Единства Бога и всех Божественных Пророков, к пониманию того, что религия должна быть в согласии с наукой, что ее целью должно быть установление единства и гармонии, к уничтожению предвзятых мнений и суеверий, различного рода расовых, национальных и религиозных предрассудков.

Он говорил о равноправии мужчины и женщины, предупреждая, что пока возможности развития и совершенствования не будут предоставлены одинаково обоим полам, то никогда не будет достигнуто полное благосостояние на нашей земле. Мысль о признании миссии женщины являлась самой настоящей революцией в мире Ислама.

Призывы Баха-Уллы к введению обязательного всеобщего образования, к созданию вспомогательного международного языка в дополнение к существующему родному, к духовному разрешению экономических проблем, к установлению всемирного правительства и международного суда для гарантии полной безопасности всех стран и народов - являются основой настоящего благополучия нашего века, его истинным светом.

И еще одна мысль, пронизывающая все Божественное Откровение Баха-Уллы и являющаяся венцом нового учения, - это установление всеобщего мира, постепенное осуществление которого является реальностью нашего времени.

Такие вдохновенные призывы еще не могли быть полностью восприняты в прошлом столетии, но сегодня они очевидны и понятны каждому разумному сердцу, каждой верящей в счастье душе.

В переводе с арабского Баха-Улла - Слава, Великолепие Бога. И действительно, Его религия - это провозглашение начала славного века, в котором реально могут осуществиться все великие вечные постулаты Божественных Откровений прошлого, в котором все дела и помыслы людей будут славить Бога, в котором все люди будут жить Его великим заветом - любовью.

О наступлении века Божественной Славы говорили все Божественные Посланники, и, может быть, поэтому идеи, провозглашенные Баха-Уллой, близки и понятны людям самых различных вероисповеданий.

В Священных писаниях трех предшествовавших Вере Бахаи религий - Иудаизме, Христианстве и Исламе - есть множество пророчеств, касающихся прихода Божественной Славы, то есть нового Пророка, несуще-

го людям новое Откровение. В этих пророчествах упоминаются не только имя Баха-Уллы, но и географические названия мест, где Он явит свое учение.

Баха-Улла родился в Персии, в Тегеране. Елам - старинное название Персии, Суз - древняя столица этой страны. У Пророков Ветхого Завета, например, можно встретить много упоминаний, касающихся этих мест: у Пророка Иеремии: "Слово Господа, которое было к Иеремии Пророку, против Елама".

"И наведу на Елам четыре ветра от четырех краев неба и развею их по всем этим ветрам, и не будет народа, к которому не пришли бы изгнанные Еламиты", "И поставлю престол мой в Еламе". В У Пророка Даниила: "И видел я в видении, и когда видел, я был в Сузах, в престольном городе в области Еламской". В вамет в вамет в видении.

Не обозначают ли "четыре ветра от четырех краев неба" того, что Баха-Улла принес Откровение для всего человечества, и именно поэтому "не будет народа, к которому не пришли бы изгнанные Еламиты".

С самого момента своего рождения религия Баха-Уллы подверглась жестоким преследованиям. Ее последователи преследовались, да и до сих пор преследуются в Персии - на родине Веры Бахаи. Но именно эти преследования послужили широкому распространению Божественного Откровения.

Как может не привлечь внимания вдохновенная стойкость мучеников за веру, искупающих своей кровью грехи человечества? Не оказала ли в свое время мученическая смерть Христа, а также Его многочисленных последователей огромного влияния на распространение Христианства? Подобные факты можно

встретить в истории всех известных человечеству религий.

Непринимаемые на своей родине, последователи Баха-Уллы растекались по всему миру, находя во многих его частях намного более теплый прием. И сегодня Верой Бахаи охвачены все страны мира. Немногим больше столетия понадобилось для такого быстрого распространения. Не говорит ли это о насущной потребности сегодняшнего человечества - следовать Божественной воле?

Баха-Улла провел в ссылке большую часть своей жизни. Сначала Он был выслан из Тегерана в Багдад, затем в Константинополь и Андрианополь и, наконец в Акку - небольшой городок-крепость на Святой Земле.

Городок Акка, расположенный в Палестине и называвшийся в древности Акор, явился местом, где Баха-Улла провел последние годы своей жизни. Именно отсюда Он обратился с посланиями к государственным и религиозным правителям своего времени, именно отсюда Он явил миру многие постулаты нового Божественного Откровения. И об этом городке, ставшем настоящим престолом Божественной Славы, есть некоторые упоминания в Ветхом Завете. У Пророка Осии: "И дам ей оттуда виноградники и долину Акор в предверие надежды". В У Пророка Исайи: "И будет Сарон пастбищем для овец и долина Акор - местом отдыха для волов народа моего, который взыскал меня". В Вахан в Вахан в Выскал меня". В Выскал меня". В Выскал меня". В Вахан в Вахан в Выскал меня". В Выскал меня "В Выскал мен

Баха-Улла провел на Святой Земле 24 года. Сила Божественного Провидения, которой Он покорно следовал всю свою жизнь привела Его на эту землю. Баха-Улла был выслан в Акку турецким правительством, являясь бесправным узником, Он установил свою

палатку в долине Сарон, на горе Кармел, о которых также имеются многочисленные пророчества в Библии. Почти все Пророки Ветхого Завета говорят об этих местах, которые из пустынных и опустошенных возродятся с приходом Славы Господней. У Исайи: "Возвеселится пустыня и сухая земля, и возрадуется страна необитаемая и рассветет, как нарцисс, великолепно будет цвести и радоваться, торжествовать и ликовать, слава Ливана дастся ей, великолепие Кармила и Сарона, они увидят славу Господа, величие Бога нашего".89

Именно на горе Кармел находится сейчас центр Веры Бахаи - Всемирный Дом Справедливости, установление которого Баха-Улла провозглашал в своих писаниях. Дом Справедливости окружен великолепными садами, выросшими благодаря вдохновенным усилиям последователей Веры Бахаи на сухой пустынной земле. Это место является реальным воплощением сокровенной мечты Божественного Посланника, воспевшего его славой своего имени. У Михея: "И будет в последние дни: гора дома Господня поставлена будет во главу гор и возвысится над холмами и потекут к ней народы..."90

Многочисленные паломники стекались к этому месту не только при жизни Баха-Уллы, но и много лет спустя после Его смерти. И не только паломники - бахаи наслаждаются Божественным величием этого места, но и многие другие люди, способные чувствовать гармонию и красоту.

Сион - древнее название Иерусалимской возвышенности. И именно Сион явится, по свидетельствам библейских Пророков, местом, которое осветит приход Божественной Славы.

У Михея: "...И Господь будет царствовать над ними на горе Сионе отныне и до века". 91 У Исайи: "...И придет Искупитель Сиона". 92 У Иоля: "...И возгремит Господь с Сиона... Тогда увидите, что Я Господь Бог ваш, обитающий на Сионе, на Священной горе моей". 93

Сион - святое пристанище Божественной Славы воспевается и в пророчествах Нового Завета. Римлянам. Послание Св. Павла:

"...И так весь Израиль спасется, как написано: придет от Сиона Избавитель..." <sup>94</sup> Апокалипсис: "И взглянул я; и вот Агнец стоит на горе Сионе..." <sup>95</sup>

Интересно, что в древности название Сион очень часто давалось Иерусалиму. А по Библии Иерусалим - не только название географического места, но и ясное указание на город, сходящий к людям с неба: "...И я, Иоанн, увидел Святый город Иерусалим, новый, сходящий от Бога с неба...", "И вознес меня в духе на великую и высокую гору, и показал мне великий город, Святый Иерусалим, который снисходил с неба от Бога. Он имеет Славу Божию". 96

Не является ли этот Новый Иерусалим Божественным Откровением, посланным людям с новым Божественным Посланником - Баха-Уллой?

Если читать Библию внимательно, то нетрудно заметить, что вся она проникнута мыслью о приходе Божественной Славы, о дне, когда она осветит собой весь мир, давая народам долгожданное спасение: "Время, предопределенное для народов и всего сущего на земле, пришло. Обещания Бога, как записано в Священном писании, полностью исполнились. Из Сиона вышел Закон Божий, и Иерусалим, и холмы, и земли

вокруг исполнились славой Его Откровения. Счастлив человек, который понял сердцем, что было открыто ему в книгах Господа, Спасителя, Самосущего..."97

### Часть 2

Почему же во многих Священных писаниях, предшествовавших Вере Бахаи религий, говорится о дне суда или о так называемом последнем дне света, который покарает грешников, а всем праведным откроет двери в рай?

И очень интересно, что в них говорится не только о наступлении этого рокового дня, но и даются его ясные знамения. В Ветхом Завете, например, у Пророка Иоля: "Ибо близок день Господень в долине суда, солнце и луна померкнут и звезды потеряют блеск свой..." Из Нового Завета, Евангелие от Матфея: "И вдруг, после скорби дней тех, солнце померкнет, и луна не даст света своего, и звезды спадут с неба, и силы небесные поколеблются..."99

В Коране: "Когда солнце будет скручено, и когда звезды облетят, и когда горы сдвинутся с мест..." 100

Неужели это все произойдет в действительности? Ведь если знамения "конца света" являются тождественными в различных религиях, то, значит, они имеют какой-то вполне определенный смысл. А если это произойдет, то для чего тогда писалась вся Божественная книга, постепенно готовившая человечество к своей новой главе, к новому своему слову, призванному спасти страдающий мир, а не уничтожить его?

Ответы на эти вопросы найти совсем нетрудно, если последовать одному важному совету - попытаться интерпретировать не буквально многие слова Священных

писаний: "Вашей Милости ясно, что Птицы Божества и Голуби Вечности имеют два способа изречения. Одно они передают согласно внешнему значению, без аллегории, покрова или прикрытия, чтобы оно стало руководящим светильником и показывало свет, с помощью которого путники могли бы достигнуть вершин святости, а ищущие приведены ко Дворцу Единого. Таковы ясные изречения и стихи, которые Мы приводили. Другие изречения они передают в покрове, закрытыми для того, чтобы показать то, что скрыто в сердцах лукавых, и раскрыть их внутреннюю сущность... Таковы Божественные Весы и вечный пробный камень, которым Он испытывает Своих слуг..."101

Готовы ли мы пройти это испытание, нуждаемся ли в нем? А может быть, уже давно, сами того не подозревая мы проходим это испытание, бесчисленное количество раз подвергая свои души суду, о котором говорили Священные писания.

" Доселе Я говорил вам притчами; но наступает время, когда уже не буду говорить вам притчами, но прямо возвещу вам об Отце". 102 Готовы ли мы воспринять ясный язык, не отвлекаясь на внешние покровы и прикрытия, готовы ли отдать свои души свету и открыть им двери в духовный рай?

Одна из первых книг, написанных Баха-Уллой, объясняет язык притч Святых писаний. Мы находим в этой книге объяснение таким терминам, как "конец света", "затмение солнца", "падение звезд", "воскресение мертвых" и многим другим, которые, по предсказаниям писаний, будут сопровождать человечество в День Суда. Но может ли осуществиться буквально хотя бы одно из вышеназванных знамений? Вернемся, например, к так называемому падению звезд. Сейчас мы

прекрасно осведомлены о том, что даже одна самая маленькая звезда является в тысячи раз больше земли. И говорить о падении звезд на землю так же бессмысленно, как о падении горы на горчичное семя. Не предупреждал ли Христос, говоря о подобных знамениях обещанного писаниями дня: "Бодрствуйте..., чтобы придя внезапно, не нашел вас спящими ".103 Возможно ли остаться спящими, когда вокруг падают звезды?

Итак, если знамения конца света не могут произойти в реальности, то как же может реально осуществиться сам этот конец? Значит, этот термин имеет духовное значение, представляющее неоспоримую важность для человеческих душ. Иисус сказал: "...жатва есть кончина века "104 Жатва - период, характеризующий зрелость в жизни растений. У человечества есть тоже период жатвы, сопровождающий его зрелость. И если предположить, что сегодняшнее человечество вошло в период своей зрелости, то это значит, что все мы сейчас живем в так называемой кончине века, или в конце света. Но очевидно, что свет может закончиться только для тех, кто не сможет подготовить к этому периоду свою душу, кто будет спать, когда Божественный зов снова озарит землю, когда явится Новый Божественный Посланник, несущий то необходимое знание, которое поможет человечеству собрать долгожданный урожай и употребить его себе во благо. Исходя из этого можно предположить, что День Суда является днем прихода нового Божественного Посланника. И в этот день каждый, кто "предпочитает свой собственный путь Божиему пути, открытому Божественным Проявлением, сам предает себя аду эгоизма, заблуждения и враж-дебности". 105 Не осудили ли евреи сами себя, когда не приняли Христа, когда не узнали в нем Мессию, несущего спасение народам? Все, преследовавшие Божественных Посланников в моменты их явления людям, сами своими действиями подвергали себя суду, так как убивали в своих душах стремление к Божественной Истине.

Кончина века - это одновременно и его начало, но начало только для тех, кто распознал лучи света в мрачной темноте, которой люди окутали себя сами. Каждое новое Божественное Откровение обозначает конец развращения, невежества, злобы, царящих в мире. Ведь каждый новый Посланник является для возрождения людей, для их очищения. Но возродиться могут только жаждущие возрождения, видящие в Божественном руководстве единственно возможный путь к спасению, к лучшему будущему, к Царству Божиему на земле.

И все-таки, какое же объяснение дает Баха-Улла знамениям Дня Суда, занимающим такое значительное место в Священных писаниях всех религий?

"В книге Иган Баха-Улла поясняет, что эти пророчества о солнце, луне, звездах, небесах и земле имеют символическое значение, и не должны пониматься в буквальном смысле. Пророки первоначально относили это к духовным, а не к физическим понятиям; к духовному, а не к физическому свету. Когда они упоминают о солнце в связи с Днем Суда, они имеют в виду Солнце Правосудия. Солнце есть величайший источник света: таким солнцем был Моисей для евреев, Христос для христиан, Мухаммад для мусульман.

Когда Пророки говорят о том, что солнце померкнет, это означает, что чистые учения этих духовных солнц будет затемнено ложным представлением, неправильным пониманием и предрассудками так, что народы будут блуждать в темноте. Луна и звезды - мень-

шие источники света - это религиозные руководители и учителя, которые должны вести и воодушевлять людей. Когда говорится, что луна лишится света своего и превратится в кровь, и звезды упадут с неба, это означает, что руководители церквей опустятся, вовлекутся в распри и ссоры, будут увлечены мирскими заботами, а не духовными побуждениями. Значение этих пророчеств не исчерпываются только одним объяснением, а существуют и другие значения, которыми могут быть разъяснены эти символы. Баха-Улла говорит, что в другом смысле слова "луна", "солнце" и "звезды" применяются к законам и установлениям, предписанным каждой религии. Так как при каждом последующем Откровении все церемонии, формы, обычаи и предписания предыдущей религии изменяются сообразно с требованиями времени, то в этом смысле изменяются солнце и луна и рассеиваются звезды". 106

Главный постулат Божественного Откровения Баха-Уллы - объединение всего человечества. И этот Божественный зов к объединению пронизывает сегодня весь мир. Именно поэтому "пришествие величайшего Проявления Баха-Уллы есть Великий День Суда для всего мира, в котором мы живем". 107 Каждая живая душа испытывается сегодня Силой этого Божественного Зова. И у человечества есть лишь две возможности: либо действительно, отвернувшись от Божественной Воли, предать себя суду, либо воскреснуть, подчинив себя Божественной Истине, и в этом подчинении обрести истинную свободу.

#### Часть 3

Человечество вступило сейчас в период зрелости, и, пусть даже бессознательно, оно испытывает неумолимое влияние Божественных Истин, принесенных

Баха-Уллой. Оно, само того не подозревая, все ближе и ближе приближается к тем законам, которые были предписаны Богом еще в прошлом столетии. И тот Новый Мировой Порядок, который принес Баха-Улла и которым Он всколыхнул землю, является живой основой, душой, мыслью потерянного в страданиях мира. Все больше и больше людей находят счастье в сознательном строительстве этого Нового Порядка, способного реально построить на земле Царство Божие. И если на первый взгляд усилия этих людей кажутся незаметными, то на самом деле именно эти вдохновленные Божественной Истиной сердца служат верным компасом кораблю человечества, медленно плывущему в тумане к невидимой цели. И всякий раз, когда корабль, наталкиваясь на острые подводные рифы, начинает идти ко дну, какая-то живительная сила спасает его от гибели. Не является ли этой силой вера тех, кто в хаосе сегодняшнего дня видит свет и пытается сделать его видимым для других? Еще в прошлом веке Баха-Улла провозгласил: "Скоро существующий порядок придет к концу и распространится новый..."108 И сейчас мы являемся свидетелями того, как крепнут его корни, как постепенно он преображает мир, рождая в нем веру и надежду. Кто еще построит лучшую жизнь, лучшее будущее, как не преображенные любовью люди, любовью к Божественному Посланнику, уникальное учение которого является самой насущной самой сокровенной потребностью нашего времени.

В чем же заключается уникальность Откровения Баха-Уллы? Почему его, вновь повторяющего для человечества Божественные духовные истины, о которых говорили все Пророки прошлого можно считать уникальным»?

Баха-Улла сам, своим пером записал для людей законы и принципы, переданные Ему Богом. Более ста книг, заключающих многочисленные комментарии, объяснения, указания, оставил Он после своей смерти. И мы сейчас являемся счастливыми обладателями всего этого богатства. Ни один основатель религии не оставил после себя столько Божественных писаний, записанных собственной рукой. И в этом сам Баха-Улла видел огромную милость Бога: "Это есть День, когда Океан Господнего Милосердия открылся для людей..." 109

Кроме того Он вернул людям многие Священные писания предшествовавших религий, еще раз, с новой силой провозгласив для всех их высокие духовные постулаты, подчеркнув в них ясную суть, объяснив тот ускользающий тайный смысл, который когда-то вкладывали в них Пророки. Еще раз Откровение Баха-Уллы открыло для людей эти яркие светочи, руководствуясь которыми, человечество сможет прийти к объединению: "Небесные книги - Библия, Коран и другие Священные писания - были предложены Богом в качестве указателей на пути к Божественной сущности, любви, справедливости и миру. 110

Очень часто из Небесный указателей эти книги, неправильно истолковываемые и искажавшиеся людьми, превращались в источники вражды, споров, непонимания. И действительно, возможность искажения незаписанного собственной рукой Пророка, является легко объяснимым и закономерным явлением. Каждый, принимавший участие в составлении Небесных книг после смерти Пророка, вносил в них что-то свое. И нередко это "свое" являлось прямой противоположностью того, о чем говорил при жизни сам Божественный Послан-

ник: "Ты не можешь представить, как много комментариев и толкований слов Бога, распространенных среди людей, лишены правды..." 111

И еще, чтобы являться действительным Небесным указателем для людей Священное писание должно обладать неоспоримым авторитетом. Но как почувствовать этот авторитет при таком многообразии толкований, мнений, комментариев? Не должны ли являться подобным авторитетом слова самого Пророка и те мысли, которые, Он вкладывал в эти слова?

Раньше передающиеся через Божественных Посланников истины записать было не так-то просто - не было удобных средств для письма, секретарей, которые сопровождали бы Пророка повсюду, и многого другого, что в прошлом столетии, при жизни Баха-Уллы, можно было иметь без особых трудностей. И исходя из этого писания Баха-Уллы являются неоспоримым авторитетом не только для Его последователей, но и для тех, кто пытается найти Единую Божественную сущность в словах всех Посланников и кто в словах Баха-Уллы видит подтверждение всему, что было открыто раньше, другими Пророками: "Отличительной чертой, которая отмечает выдающийся характер этого Высочайшего Откровения, является то, что Мы, с одной стороны, стерли со страниц Священного писания все, что было причиной человеческих ссор, злобы и бед, и с другой заполнили их непременными предпосылками гармонии, взаимопонимания, полного и прочного единства..."112

Слова Баха-Уллы с невероятной силой подчеркивают авторитет всех Божественных Пророков - сколько вдохновенных страниц Его писаний проникнуто бесконечными восхищением и любовью к Ним, отдавшим свою жизнь во имя счастья людей. И, может быть, впервые последователи одного Пророка считают себя одновременно последователями всех остальных, без Божественных учений которых человечество никогда бы не смогло осознать принесенного Баха-Улой. В этом и заключается явная предпосылка к объединению, гармонии и взаимопониманию.

Объединение человечества является главным призывом, основной мыслью, душой Божественного Откровения Баха-Уллы. Этот призыв был провозглашен в учении Баха-Уллы с невероятной силой. Впервые пером Пророка был открыт ясный план - Новый Мировой Порядок, по которому объединение может реально осуществиться и уже начало осуществляться людьми, проникнутыми сознанием того, что все они "плоды одного дерева и листья одной ветви". 113

Учение об объединении человечества было настолько могущественным, что Баха-Улла не мог не обратиться с ним ко многим государственным и религиозным правителям своего времени. Впервые в истории Божественный Посланник открыто объявил о Своей миссии миру, призывая его следовать Божественой воле: "Слушайте, правители земли! Для чего вы затмили сияние Солнца и пытаетесь положить конец его свету? Последуйте совету, данному вам Всевышним для того, чтобы стало возможным и вам, и беднякам достичь прогресса и мира... Ваши люди - ваше сокровище. Остерегайтесь, чтобы ваше правление не нарушило заповеди Бога... О правители земли! Помиритесь между собой, и вам не потребуется оружия для защиты ваших территорий и владений... Объединитесь, о цари земли, и тем самым усмирите бурю разногласий между вами... "114

"О главы религии! Не измеряйте Книгу Бога теми мерками и знаниями, которые распространены среди вас, так как Книга - сама есть непогрешимые весы, установленные среди людей... О цари Христианского мира! Разве вы не слышали слова Иисуса, Духа Господнего: "Я ухожу, но снова вернусь к вам"... Этот День Перо Всевышнего прославило во всех Святых писаниях. В них нет ни одной строки, где бы ни провозглашалась слава Его Святого Имени, нет ни одной книги, которая не свидетельствовала бы о благородстве этой возвышенной темы. Если бы мы свято воспринимали все, что записано в этих Небесных книгах и Священных Манускриптах об Откровении, то Священное писание приобрело бы несравнимое величие..." 115

Баха-Улла обратился с посланиями к Наполеону III, Александру II, английской королеве Виктории, императору Австрии Франсуа-Жосефу, немецкому императору Гильому I, президенту Соединенных Штатов Улису Гранту, турецкому султану Абдул-Азизу, персидскому шаху Насриддину, римскому Папе Пию IX. И самое парадоксальное заключается в том, что все эти Послания Он написал, являясь бесправным узником, находящимся в суровой ссылке. Видела ли история человека, подверженного стольким унижениям, презираемого столькими людьми и в тоже время смеющего обращаться к Великим мира сего, предупреждая их об ответственности перед Богом, о скором падении их господства, об их поражениях в войнах, о бедствиях, ожидающих их народы, если они не послушаются Божественного зова и не помогут ему утвердиться среди людей.

Почти никто из правителей не внял этому зову, не оценил Божественное Могущество человека, принесше-

го его людям. И в скором времени история подписала приговор непокорившимся. Она исполнила пророчества Баха-Уллы, касавшиеся неминуемой потери власти, господства и богатства теми, чье владычество казалось когда-то непоколебимым. Войны, революции, стихийные бедствия опрокинули их троны, обратили в прах их несметные богатства. Многие из них закончили свою жизнь в заточении, презираемые и покинутые всеми людьми. Голос же узника Святой Земли раздавался сильнее и сильнее, низвергая тюремные стены и постепенно начиная распространять свое Могущество по всему миру. Мир получил явное доказательство того, что ничто не может помешать исполнению Божественной Воли, утверждающей свое великое господство на земле через невероятные страдания человека: "Я скорблю не от тяжести Моего заключения. Меня не печалят Мои унижения и беды, от которых Я страдаю в руках Моих врагов. Клянусь Моей жизнью! Страдания эти - Моя Слава; слава, которой Бог украсил Самого Себя. Знайте это!

Позор, который Я вынужден переживать, не затмил славу, покрывающую мироздание, и через страдания, которые Я выношу, Дневная Звезда Справедливости проявит себя и прольет свой свет на людей". 116

И она не замедлила себя проявить. В один из самых тяжелых периодов заключения в Акке пером Баха-Уллы была написана книга Божественных законов и установок, по которым сейчас живут и учатся жить Его последователи во всем мире. Именно в заключении, испытывая суровые лишения, Баха-Улла явил миру многие из своих уникальных писаний, провозглашая в них принципы новой возрожденной религии. Эти принципы были настолько ясно и точно выра-

жены, что не могли не очаровать людей, жаждущих истины: "Мировое равновесие было нарушено потрясающим влиянием этого величайшего Мирового Повеления. Размеренная человеческая жизнь была преобразована удивительной и чудесной Системой, подобие которой еще не являлось человечеству". 117 Не являются ли близкими и понятными каждому "разумному сердцу" только некоторые из постулатов Откровения Баха-Уллы, раскрывающие истинное значение религии, превращающие ее в действительный источник жизни?

У всех религий Единый Божественный Источник, из которого получали знание все Божественные Посланники. Поэтому "истинное поклонение Богу требует почитания всех Его Пророков и безусловного повиновения тем последним его повелениям, которые даны были Пророком для нашего собственного времени. Только таким поклонением может быть достигнуто Единение". 118

Религия должна быть причиной единства и гармонии. История дает массу примеров тому, как люди делали из религии причину войн и раздоров, как верующие разделялись на враждующие секты и группировки. Можно ли достичь единства без осознания того, что "Религия Бога и Его Святой Закон являются наиболее могучими инструментами и гарантированными условиями для установления единства среди людей"? 119 Имеет ли смысл враждовать, когда "прогресс мира, развитие наций, спокойствие народов, мир среди обитающих на земле находятся среди указов и законов Бога".120

Религия должна быть в гармонии с наукой и разумом. Ни одно из предшествовавших Божественных Откровений не сформулировало этот принцип настолько

ясно и определенно. И нередко в прошлом великие ученые и мыслители, чьи идеи постепенно покорили мир, подвергались жестоким преследованиям со стороны религиозных деятелей, ставивших узкие догматы выше естественных потребностей человеческого разума. Баха-Улла подчеркивает невозможность истинного прогресса без знаний: "Знание подобно крыльям для человека и является лестницей для восхождения. Велики заслуги деятелей наук и искусств перед людьми... На самом деле истинное сокровище для человека - это его знания, и они являются средством к достижению славы, благоденствия, радости, восторга и счастья". 121

Любой Божественный Посланник приносит не только духовные законы, но и социальные, всегда соответствующие духу и потребностям времени. Социальные законы, принесенные Баха-Уллой, настолько естественны, настолько разумны и логичны, что человечество неминуемо придет к их полному осознанию и применению. И сейчас уже люди начали жить по многим из этих законов, часто даже и не подозревая об их Божественном происхождении. Наш век жаждет этих законов, являющихся его сокровенной потребностью. И постепенно он начинает утолять свою жажду, приходя к тому, что для достижения настоящего прогресса необходимо сделать воспитание и образование доступными для всех классов и народов во всех странах мира, поднять авторитет женшины, сделать ее права такими же прочными и неотьемлемы, как права мужчин, открыть ей доступ во многие сферы жизни, утвердить принцип духовного подхода к решению экономических проблем, создать всеобщие язык и письменность для установления более тесных контактов между народами, создать международное правительство, призванное установить всеобщий мир и осуществить соединение религии и государства, строящее свою деятельность на основе принципа справедливости.

В прошлом Пророки не говорили об установлении всеобщего мира. Христос, например, говорил: "Думаете ли вы, что Я пришел дать мир земле? Нет, говорю вам, но разделение". 122 Он предвидел многие войны и бедствия, которые потрясут человечество до того периода, пока оно не станет готовым к осуществлению Великого мира - одного из главных постулатов Откровения Баха-Уллы. Естественно, что во времена Христа говорить об установлении всеобщего мира было бы преждевременно. Сегодня же мысли о мире - естественное проявление времени. Мы пришли, наконец, к тому, что провозгласил Баха-Улла еще в том столетии: "В прошлом говорилось: "Любовь к Родине является составной частью Веры Божьей". Язык Величия сообщил в свой день Откровения: "Слава не тому, кто любит свою родину, а тому, кто любит все человечество". Елагодаря силе, освободившейся от этих вдохновенных слов, подарил Он птицам человеческих душ свежий подъем и новое направление, стерев все следы ограниченности и преград со Священной Божественной Книги". 123

Сейчас мы вплотную подошли к реальному осуществлению того, к чему готовили человечество все Пророки: "В эту дивную эру земля преобразится и человечество будет пребывать в мире и красоте. Раздоры, споры и убийства заменятся гармонией, правдой и согласием: между народами, нациями, расами и государствами появятся любовь и дружба. Установятся сотрудничество и союз; война будет наконец совершенно запрещена. Всеобщий мир воздвигнет наконец свой шатер на земле, и Священное дерево жизни так разрастется, что тенью своей покроет Запад и Восток.

Сильные и слабые, богатые и бедные, непримиримые секты и враждебные нации...будут поступать друг с другом с величайшей любовью и дружбой, справедливостью и честностью. Мир будет насыщен наукой, познанием реальной сущности тайн Бытия и познанием Бога". 124

#### Часть 4

Во всех предшествовавших Божественных Откровениях какая-то определенная группа посвященных выделялась среди людей, им в большей мере были доступны таинства Откровения и вследствие этого они имели миссию толковать Священные писания, доводя их сокровенный смысл до других. Эти люди образовывали религиозные институты и были как бы посредниками между Пророком и людьми. При жизни Божественных Посланников и некоторое время после их вознесения, такие посредники были действительно необходимы, так как именно они нередко являлись первыми учениками и последователями Пророков. Их миссия была самая чистая, кто еще, кроме них, мог бы донести Божественные Истины до людей, очень часто совсем безграмотных и темных, но испытывавших глубокую жажду в Божественном руководстве. Группы посвященных или священников, наполненные силой Божественного Духа, возвышенными мыслями и ярким примером сокровенной жизни Учителя, совсем недавно лишившего их своего присутствия, являлись светочами, одухотворенными проводниками Божественной мудрости. Все их мысли и поступки были проникнуты Божественной поддержкой, которая позволяла им совершать настоящие чудеса, связанные прежде всего с распространением Божественного Слова среди людей. Святой Апостол Петр сказал, что Христос был "умервщлен по плоти, но ожил духом". 125 Не в учениках ли Христа ожил прежде всего Дух умершего Иисуса? Трудно не согласится с тем, что именно "силой Святого Духа эти простые люди были призваны к тому, чтобы распространять Евангелие". 126

Но время шло. Божественный источник все меньше и меньше привлекал к себе души людей, не оставлявших в то же время миссию первых учителей, толкователей писаний. Постепенно эти люди теряли Божественное Вдохновение, рождающееся от соприкосновения с сокровенной сутью учения Пророка. Постепенно религия становилась для них работой, а не порывом души, целью всей жизни. Да, авторитет священников сохранялся веками, и сейчас еще продолжает сохраняться. Но много ли среди них тех, кто по-настоящему помогает людям утолить духовную жажду, ощутить восторженную любовь к Богу? И очень часто из-за суеверного страха и традиционных привычек, многие еще продолжают тянуться к этим "звездам", потерявшим или теряющим свое великолепие в проблесках наступающего утра. Они еще владеют небом, но способны ли они по - настоящему взволновать чью-нибудь душу? Уже не в них, а восходящем солнце ищут свет горящие надеждой глаза. И недаром в Священных писаниях многих религий говорится о звездах, которые упадут с неба при приходе Дня Вечности, который знаменует собой приход нового Посланника от Бога.

Все эти мысли не являются поверхностной критикой служителей церкви. Совсем нет - ведь и среди них было столько вдохновенных учителей, всю свою жизнь посвятивших служению людям. Да и сейчас многие из них примером своей жизни, чистыми и высокими помыслами оказывают неоценимую духовную помощь

людям. Но главное, важно понять то, что в наше время люди в основной своей массе уже другие. Их возросший интеллект стремится к независимому поиску истины, их душа уже не удовлетворяется формой светильника, а все больше и больше стремится к свету, исходящему от него, они жаждут веры, но не слепой и традиционной, а ясной и разумной, удовлетворяющей в полной мере все естественные потребности и порывы человека, ни в чем не зачеркивающей его достоинство. В наше время многим людям уже не нужен посредник, стоящий между человеком и Пророком. Они сами стремятся убедиться в истинности того или иного заключения, не прибегая к помощи других.

Христос говорил: "Тесны врата и узок путь, ведущий в жизнь, и немногие их находят". 127 Если бы священники могли ответить на все вопросы людей, являлись ли бы эти врата тесными, а путь, ведущий к ним, узким?

Значит, существуют какие-то вопросы, ответы на которые человек должен искать сам, полностью освободившись от предрассудков и подражания: "Призыв Пророков к человечеству всегда заключался в том, чтобы люди открывали, а не закрывали глаза, пользовались своим разумом, а не подавляли его. Только ясное созерцание и свободная мысль, а не рабское легковерие, дает им свободно проникнуть через облака суеверия, сбросив оковы слепого подражания, и достигнуть понимания истины Нового Откровения". 128

"Баха-Улла не требовал ни от кого слепо принимать Его объяснения и свидетельства, напротив, на первом месте в своих учениях Он категорически предостерегает против слепого принятия авторитета и требует от всех "открывать" уши и глаза и составлять безбоязнен-

но и независимо от постороннего влияния свое собственное мнение для того, чтобы установить истину. Он требует всестороннего исследования Его учения и, никогда не скрывая Себя предлагает как высшее доказательство Своей миссии Свои слова и труды, под влиянием которых преобразовывается жизнь и характер людей. Он предлагает те же самые свидетельства, что и Его великие предшественники: Моисей сказал: " Если Пророк скажет именем Господа, но слово то не сбудется и не исполнится, то не Господь говорил сие слово, а говорил сие Пророк по дерзости своей - не бойся его". 129

Итак, в новом Божественном Откровении нет священников или других признанных толкователей писаний. Каждый ставший последователем Баха-Уллы становится посвященным. Конечно, всегда есть более мудрые люди, которым в силу природных дарований или жизненного опыта удается понять и прочувствовать больше, но тем не менее они не имеют никакого закрепленного за ними религиозного статуса и не выполняют, таким образом, роль посредников между людьми и Пророком. Каждый нашедший для себя счастье в Божественном Откровении Баха-Уллы становится учителем для других, так же, как и он, жаждущих Божественного руководства: "В этой Вере не существует особенных учителей. Каждый обладает потенциалом учителя. Он просто должен использовать данное ему Богом..."130 Каждый преданный и искренний последователь Веры имеет миссию распространения Божественного слова и помощи людям, нуждающимся в духовном руководстве. Выполнение этой миссии, принадлежавшей раньше исключительному классу духовенства, является целью жизни каждого человека, обладающего счастьем знания Воли Бога для нашего

времени - учения Баха-Уллы. Для последователей Баха-Уллы возможность поделиться с другими тем, что они знают, является высшим счастьем. Ведь Баха-Улла принес свое Откровение не только для них, а для всего человечества. Но деятельность бахаи, связанная с распространением Веры, конечно, не призывает к отказу от работы, от любимых занятий, от семьи, от различных дел повседневной жизни. Не к уходу от жизни для выполнения этой Священной миссии призывает Баха-Улла, а к ее постоянному одухотворению светом Его учения. Откровение Баха-Уллы ярко подчеркивает мысль, что любая работа, любое дело, выполненные на благо людей, являются служением Богу, выражением любви к Нему. Баха-Улла призывает всех своих последователей быть лучезарными зеркалами принесенной Им Истины, постоянно повторяя, что именно этот путь является самым благославенным, самым верным для распространения Его религии: "Вознесем благодарение Богу, поскольку ты достиг своего сердечного желания и соединился с Ним, Надеждой всех народов. Огради себя с помощью Единственно Истинного Бога, Возвеличена будь Его слава, чистотой достигнутого положения и оставайся верным тому, что способствует Его Лелу..."131

"Молите Бога, чтобы укрепил Он вас в Божественных добродетелях, чтобы вы стали в мире, как ангелы, как сигнальные огни, которые раскрывают тайны Царства Небесного перед понимающими сердцами". 132

## Завет в Откровении Баха-Уллы

Часть 1

У многих может возникнуть вполне закономерный вопрос - неужели в Откровении Баха-Уллы нет вообще

никакого руководства, никакого авторитетного центра? И если это так, то как бахаи всего мира удается сохранять единство, и прежде всего, конечно, единство в правильном понимании учения Баха-Уллы?

Вера Баха-Уллы - единственная религия, которая не распалась на секты и группировки после смерти своего основателя. Причина этого совсем не в том, что это самая молодая из религий, которая повторит в будущем грустный опыт всех остальных. Причина сохранения единства между последователями Баха-Уллы заключается в Завете, который Он оставил всем верующим после своей смерти. Чтобы избавить учение от произвольных толкований и интерпретаций и тем самым предотвратить возможность разъединения между его последователями, Баха-Улла, первый из всех Божественных Посланников официально назначил в своем завещании своего сына - Абдул-Баха - центром Завета, наделив его миссией единственного толкователя оставленных Им Священных писаний. Все, следовавшие за Баха-Уллой, после Его смерти должны были повернуться к Абдул-Баха как к единственному человеку, обладающему безукоризненным пониманием учения и назначенному волей самого Бога.

Своей благородной и возвышенной жизнью, полной истинного самоотречения, Абдул-Баха оправдал это высокое назначение. Для всех последователей Баха-Уллы этот человек является не только центром Завета, но и настоящим олицетворением того, каким должен быть бахаи.

Назначение Абдул-Баха центром Завета предотвратило новое Откровение от расколов и разногласий. Все, отвернувшиеся от центра Завета, отвернулись тем самым от самого Бога, от Его Великого руководства, и

их неповиновение обратилось в конечном счете против них же самих. Как не старались враги Божественного Завета оклеветать и унизить Абдул-Баха, ничто не могло уменьшить огромного влияния, которое Он оказывал на других. "Он показал, что среди вихря и стремительного течения современной жизни, среди себялюбия и борьбы за материальные блага, которые преобладают, все же можно жить жизнью, полной преданности Богу и служения своему ближнему, которого требовали от людей Христос, Баха-Улла и все Пророки", 133 Именно Абдул-Баха, переживший со своим отцом все тяготы сурового, сорокалетнего заключения, посвятивший ему все свое время, слушавший и записывавший слова самого Божественного Посланника, мог быть прочным центром, основой только еще набирающего силу нового Божественного Откровения.

В переводе с арабского Абдул-Баха означает "слуга Бога". Всю свою жизнь Абдул-Баха самоотверженно служил Божественной Славе, явленной Богом для всего человечества: "Если мы действительно любим Его, если действительно я Его искренний слуга, то я должен пожертвовать своей жизнью, всем своим существом на Его Священном Пороге". <sup>134</sup> Абдул-Баха был образцом безграничной преданности Богу и любви к Нему, трогавшими сердца даже самых безучастных людей. Он, как солнце, распространял сияние на мир вокруг, и это сияние, исходившее от него, совершало чудеса с душами людей, заменяя многие и многие слова. Он был живым воплощением любви, ее великого таинства на земле, в мире людей. Баха-Улла назвал его "Тайной Бога" - настолько совершенными были его качества. Миссия единственного толкователя учения Баха-Уллы, или центра Его Завета и человеческая личность Абдул-Баха прекрасно дополняли друг друга. Его личность вдохновляла данную ему от Бога миссию, а его высокая миссия вдохновляла его личность.

Благодаря неутомимой деятельности Абдул-Баха свет Божественной Славы стал проникать на Запад, в Америку и многие другие страны, в которых сейчас насчитываются тысячи и тысячи бахаи. Абдул-Баха упрочил Новое Божественное Откровение среди людей, еще так сильно подвергавшихся влиянию прошлого. Своими объяснениями он помогал людям лучше прочувствовать и понять истинный смысл писаний Баха-Уллы: "Баха-Улла являлся наивысшим Проявлением Слова Божия, но Его сорокалетнее заключение давало Ему ограниченные возможности для бесед с ближними. Поэтому Абдул-Баха досталась важная задача быть толкователем Откровения, исполнителем Слова, Великим Примером жизни бахаи, находящимся в постоянном контакте с внешним миром своего времени в самых разнообразных фазах своей многочисленной деятельности", 135

В Откровении Иоанна Богослова есть слова, описывающие события, которые должны будут произойти в День Суда, в Великий День Божиего Гнева: "И отверзся храм Божий на небе, и явился ковчег завета Его в храме Его...". Не пророчествовал ли Иоанн Богослов об Абдул-Баха - слуге Божественной Славы, центре Завета Откровения Баха-Уллы

#### Часть 2

Миссия Абдул-Баха далеко не завершает Завета, оставленного Баха-Уллой. Можно сказать, она является началом, краеугольным камнем Божественного Завета, давая рождение его дальнейшим ступеням в той же мере освященным Духом Баха-Уллы и имеющим Свя-

щенную миссию сохранить чистоту и безукоризненность учения на многие века до прихода следующего Посланника от Бога.

После своей смерти Абдул-Баха завещал единственное право толкования учения своему старшему внуку Шоги Эффенди. Шоги Эффенди был назван Хранителем Веры. И вновь Божественное учение было ограждено от произвольных интерпретаций, искажений, нападков врагов продуманной Божественным Провидением удивительной системой, служащей сохранению единства в религии Баха-Уллы. Не является ли это закономерным для учения, провозгласившего Единство своим основным постулатом?

Шоги Эффенди посвятил всю свою жизнь Хранению Веры. И он действительно сохранил ее, дав ее росткам возможность окрепнуть в мире, еще таком несовершенном, еще так сильно испытывающем влияние прошлого.

Как никто другой Шоги Эффенди чувствовал необходимость создания прочной административной системы для всех последователей учения Баха-Уллы во всех странах мира. Он начал воплощать великие заветы Баха-Уллы и Абдул-Баха, неоднократно подчеркивавших в своих писаниях насущную потребность человечества в Новом Мировом Порядке, который, охватывая всех последователей Веры, начнет распространять свое Божественное влияние на весь мир, постепенно знакомя его с предписаниями, данными Богом для нашего времени.

Хранитель Веры, по словам Абдул-Баха, должен быть "отрешенным от мирских привязанностей, должен быть олицетворением чистоты, должен быть богобоязненным и обладать познанием, мудростью и совершен-

ством". 136 Шоги Эффенди воплощал в себе эти качества, позволившие ему стать действительно Возлюбленным всеми, кто готов был следовать великому Завету Откровения Баха-Уллы, Своей самоотверженной жизнью, посвященной служению религии Баха-Уллы, доведению ее глубинной сути до многих верующих, Шоги Эффенди оправдал это высокое назначение. Он обладал потрясающей работоспособностью: "Его перу, кроме ряда монументальных работ по истории и основным принципам учения Баха-Уллы, а также по анализу духовного, социального и политического кризиса, переживаемого всеми народами и странами мира, принадлежат многочисленные письма, в которых он разъясняет великое значение системы бахаиских организаций - системы, являющейся первичным образцом и базой Нового Мирового Порядка, которому суждено восторжествовать во всем мире".137

"Под руководством Шоги Эффенди учение Баха-Уллы проникло в самые отдаленные части земного шара, все больше и больше привлекая в свои ряды людей разных национальностей, рас и религиозных убеждений. Одновременно бахаиские организации, законы о создании которых, были возвещены самим Основателем религии, то есть Баха-Уллой, а характер и сфера их деятельности были очерчены в Завещании Абдул-Баха, при Шоги Эффенди получили законченную форму и стали быстро расти". 138

Именно при жизни Хранителя Веры исполнились пророчества Ветхого Завета, касающиеся наступления времени, когда "возвеселится пустыня и сухая земля, и возрадуется страна необитаемая и расцветет, как нарцисс..." Самим Шоги Эффенди были спроектированы сады на горе Кармел, на которой находится в

настоящее время здание Всемирного Дома Справедливости - высшего духовного и административного центра религии Баха-Уллы. Бесконечная любовь к Баха-Улле, руководившая всеми стремлениями Шоги Эффенди, в действительности вернула жизнь сухим землям горы Кармел и другим местам, связанным с историческим прошлым Божественного Откровения нашего времени. Благодаря неутомимым усилиям Шоги Эффенди на горе Кармел была воздвигнута гробница Баба - предтечи Баха-Уллы и Абдул-Баха - центра Его великого Завета.

Вклад, внесенный Шоги Эффенди в развитие Веры настолько велик, что, может быть, только будущие поколения смогут оценить его в полной мере. Но и сегодня для всех последователей Баха-Уллы этот человек является примером истинного служения и безграничной преданности Делу, призванному спасти все человечество.

### Глава 3

## Структура администрации бахаи

Часть 1

В своем завещании Абдул-Баха не только назначает Шоги Эффенди Хранителем и толкователем Веры, но и предписывает избрание Всемирного Дома Справедливости из всех последователей Баха-Уллы во всем мире: "Священная и молодая Ветвь - Хранитель Дела Божиего, а также Всемирный Дом Справедливости, который будет избран и утвержден всеобщим голосованием, будут находиться под защитой и покровительством Красоты Абха - Баха-Уллы и под сенью и верным руководством Его святости... Всякое их решение - от Бога".140

Шоги Эффенди стоял во главе бахаиской общины до своей смерти в 1957 году. Уже после его смерти. В 1963 году, был в первый раз избран Всемирный Дом Справедливости, призванный руководить деятельностью бахаиских общин всего мира.

Всемирный Дом Справедливости является высшим духовным и административным институтом религии Баха-Уллы. Всемирный Дом Справедливости - это девять последователей учения Баха-Уллы, избираемые один раз в пять лет всеми бахаискими общинами мира: "Что же касается в настоящее время Дома Справедливости, который определен Богом как источник всех благ и свободен от всех ошибок, он должен быть избран международным голосованием, то есть всеми верующими.

Его члены должны быть олицетворением богобоязненности, зарею познания и мудрости, должны быть

стойкими в Вере Божией и доброжелателями всего человечества. Под этим собранием подразумевается Международное Собрание: то есть в каждой стране должны быть учреждены собрания второй степени, и эти собрания должны избрать членов Всемирного Дома Справедливости. Все дела должны быть представлены этому органу. Он издает законы и правила, которые не имеются в ясных изложениях Священного Текста. Все трудные вопросы должны быть разрешены этим органом..."141

В выборах в соответствии с предписаниями Баха-Уллы, Абдул-Баха и Шоги Эффенди каждый верующий наедине с Богом избирает тайным голосованием того, кто, как ему кажется, обладает качествами, позволяющими лучше служить всем остальным. Да, именно служить, так как любой избранный человек получает большую возможность служения. Именно поэтому, избрание в администрации бахаи считается не ступенью, поднимающей человека над всеми остальными, а удивительной возможностью служения, данной Богом.

Предвыборная кампания, любая агитация, использование прессы, совещания между верующими о тех, кого они собираются избирать, и о тех, кого они уже избрали, запрещены. Мы, избирая наши правительства и другие государственные институты, иногда даже и не подозреваем, какому воздействию подвергаются наши мысли, наши души со стороны тех, кто устраивает предвыборные кампании.

Современная политика и все связанные с ней процедуры лишены самого главного - духовной основы или души человека, постоянно стремящейся к лучшему и нуждающейся в настоящей помощи в этом своем

стремлении. Не должны ли избираемые институты помогать людям осуществлять их лучшие помыслы, не должны ли они служить духовными проводниками, позволяющими как можно лучше реализовать в практической жизни данное людям от Бога, раскрывающими в них духовный потенциал и предоставляющими все возможности для его развития и совершенствования?

Если бы в основе современной политики была глубокая любовь к людям, если бы все политические деятели воспринимали себя подобными духовными проводниками, бескорыстно и самоотверженно служащими всем, кто их избрал, если бы целью любой политической деятельности являлось стремление сделать людей более счастливыми, то, наверно, не было бы вражды между различными партиями, забывающими в этой своей вражде цели, которым они считают себя призванными служить, и, наверно, политика не считалась бы не совсем чистой областью деятельности многими людьми, которых прежде всего волнует духовная сфера жизни. Так как именно политика способствовала бы духовному развитию людей.

Политика, лишенная души человека становится областью удовлетворения амбиций и постоянных разногласий, споров и вражды. Что она может, существуя в такой форме, принести, кроме постоянного чувства недовольства и непонимания, кроме разуверившихся во всем людей, мучающихся неразрешимым вопросом: к чему все это? Не в силах ответить на этот вопрос, они начинают пассивно плыть по течению, предоставляя себя полной власти тех, кто руководит их жизнью. Политику, мешающую развитию людей, сдерживающую их лучшие помыслы и в конечном счете, убивающую их души, что еще более страшное могло изобрести человечество, забывшее о Боге?

Откровение Баха-Уллы предлагает людям совершенно другую политику, имеющую Божественную основу и именно поэтому являющуюся средством, позволяющим людям в полной мере удовлетворять свои духовные запросы, не уходя от жизни, а полноценно участвуя во всех ее областях и сферах. Эта Божественная политика, предписанная Богом для нашего времени, находит свое прекрасное воплощение в структуре бахаиской администрации, все звенья которой, может быть, впервые в истории человечества, позволяют всем людям без исключения стать полноправными участниками жизни, отдающими обществу все самое лучшее и в свою очередь получающими от общества необходимую поддержку, стимулирующую к самореализации и самосовершенствованию. Структура администрации бахаи дает людям возможность действительного и прямого влияния на общество, а обществу, созданному на духовной основе, открывается возможность прямого и непосредственного влияния на людей. Индивидуальность становится частью общества, а общество - частью индивидуальности. Не является ли это ключом к всеобщему благополучию?

Административная система, предписанная Баха-Уллой, не только объединяет людей Единой Божественной Истиной, но и превращает их в строителей нового общества, создающегося на основе этой истины и имеющего своей главной целью - служение ей.

Какими же принципами руководствуется эта система, открытая Богом для нашего времени?

#### Часть 2

В предыдущей главе говорилось о главном духовном критерии, на основе которого происходят выборы в структуре бахаиской администрации: тайным голосованием в атмосфере, проникнутой молитвой и глубокими размышлениями избираются те, кто своими духовными и человеческими качествами заслуживают любовь и доверие со стороны верующих.

Но куда избираются эти люди, призванные посвятить себя служению другим? Что представляют собой административные органы религии Баха-Уллы?

"Бог предписал, чтобы в каждом городе был создан Дом Справедливости, в котором бы собирались советники в количестве не менее числа Баха - девяти... Им предписано быть доверенными лицами Милосердного среди людей..." 142

Итак, Дома, созданные во имя справедливости, или Местные и Национальные Духовные Собрания, как они сейчас называются: "...высочайшую важность имеет то, чтобы в соответствии с ясным текстом Китаб-и-Агдас, Святейшей книги, в каждом месте, будь то город или деревня, где количество взрослых (от 21 года и старше), объявивших себя верующими, превышает девять человек, незамедлительно основалось Местное Духовное Собрание. Ему должны непосредственно и немедленно передаваться все местные дела, относящиеся к Вере, для полного совещания и решения. Важность, более того, абсолютная необходимость этих Местных Духовных Собраний станет очевидной, когда мы осознаем, что в будущем они разовьются в Местные Дома Справедливости". 143

Местным Духовным Собраниям принадлежит руководство делами местных бахаиских общин. Члены Местных Духовных Собраний "должны рассматривать себя не иначе, как избранными инструментами для того, чтобы более эффективно и достойно представить Божественное учение... Они не должны допустить и мысли о том, что по своим качествам и заслугам стоят выше других или являются исключительными проповедниками Учения..."144" Члены Духовных Собраний при выполнении возложенных на них обязанностей так же, как и во время совещаний и обмена мнениями, должны руководствоваться принципами справедливости, быть беспристрастными и искренними, свободными от предвзятых мнений и посвящать себя целиком служению как своей общине, так и человечеству в целом",145

Все члены общины должны подчиняться решениям Местного Духовного Собрания, являющемуся институтом, выбранным Силой Божественного Провидения через души людей, обращенные к Богу. Именно поэтому любое решение, принятое Духовным Собранием, должно рассматриваться как руководство, предписанное Богом.

"Второй инстанцией в системе бахаиских организаций являются Национальные Духовные Собрания. Члены Местных общин на своих ежегодных конференциях выбирают делегатов на национальный съезд, где эти делегаты выбирают членов Национального Духовного Собрания из бахаи данной страны. Национальные Духовные Собрания ведут надзор за деятельностью Местных Собраний и решают вопросы, имеющие общенациональный характер". 146 Избранные делегаты из всех местных бахаиских общин выбирают Националь-

ное Духовное Собрание из всех бахаи страны. Значит, избранным может стать любой последователь учения Баха-Уллы, обладающий чистыми помыслами и самыми бескорыстными стремлениями, направленными на служение людям.

Может ли в нашем современном обществе простой человек, обладающий чистым сердцем, открытой душой, бесконечно любящий людей и готовый пожертвовать для их благополучия абсолютно всем, стать членом правительства? Далеко не всегда, ведь критерию духовности и качествам человека при избрании на руководящий пост отводится далеко не самое важное место. Связи, деньги, борьба, рождающие в людях неискренность, жестокость, тщестлавие - вот они, современные критерии, открывающие людям путь к власти. И нет ничего удивительного в том, что решения наших правительств так часто расходятся с нашими надеждами и мечтами.

Почему же влияние чистых и бескорыстных людей так незначительно? Не потому ли, что они живут в стороне, отброшенные обществом, руководствующимся совершенно другими критериями?

Но именно такие люди составляют основу бахаиских административных органов, именно они своей бескорыстной деятельностью делают эти институты действительно необходимыми для людей, стремящихся к ним за помощью и поддержкой. И поэтому все бахаиские институты являются неоспоримыми авторитетами, пользующимися любовью и уважением со стороны верующих.

"Верховным законодательным и административным центром в структуре бахаиских организаций является Всемирный Дом Справедливости, члены которого из-

бираются членами Национальных Духовных Собраний всех стран мира.

Всемирный Дом Справедливости руководит Национальными Духовными Собраниями, дает соответствующие директивы по проведению в жизнь принципов и законов учения Баха-Уллы.

Согласно учению Баха-Уллы Всемирный Дом Справедливости имеет исключительное право, сообразуясь с требованиями времени и изменяющимися социальными условиями, издавать законы, не упомянутые в писаниях Баха-Уллы.

Резиденцией Всемирного Дома Справедливости является город Хайфа - духовный и законодательно-административный центр бахаиского мира". 147 Этот высокий институт призван служить всему миру, его деятельность настолько общирна, что требует ото всех его членов полного посвящения себя служению Делу Бога.

Девять членов Всемирного Дома Справедливости избираются один раз в пять лет, в отличие от Местных и Национальных Духовных Собраний, избирающихся ежегодно.

Какие же отношения должны существовать между девятью членами, составляющими Всемирный Дом Справедливости, Национальное Духовное Собрание или Местное Духовное Собрание? Не зависит ли от характера этих отношений результат деятельности, которую они должны осуществлять?

"Первое условие - абсолютная любовь и гармония между членами Собрания. Они должны быть полностью свободными от отчужденности и воплощать в себе Единство Бога, поскольку они - волны одного моря,

капли одной реки, звезды одного небосвода, лучи одного солнца, деревья одного сада. Если же не будет гармонии мысли и абсолютного единства, то Собрание распадется и превратится в ничто.

Второе условие - собираясь вместе, они должны обратить свои лица к Царству Всевышнего и попросить помощи из Царства Славы.

Затем им следует проявить наивысшую преданность, вежливость, достоинство, внимание и умеренность в выражении своих взглядов. Им следует в любом случае извлечь истину и не настаивать лишь на собственном мнении..." 148

Члены Духовных Собраний, выполняющие эти условия, становятся истинным примером для других, светом, распространяющим свое влияние на души людей. Как можно построить единство в человеческом обществе, если избранные служить другим не будут сохранять его между собой? "Результатом всего, что предпринимается в гармонии, любви и чистоте помыслов, будет свет, и если победит лишь малейшая доля отчуждения - результатом будет кромешный мрак..." 149

Члены Духовных Собраний, собирающиеся в духе любви и гармонии на свои заседания, стремящиеся выполнять все советы, предписанные для них Богом, превращаются "в светящиеся светильники и небесные сады, откуда распространяются по всей земле благоухания святости и лучи знания рассеиваются на все сотворенное. Дух жизни расходится от них во все стороны..."150

## Община бахаи

Часть 1

"Благославен будь Господь, чтобы вы собирались подобно звездам Плеяды, чтобы сияли светом Божественного знания, чтобы посредством излияний облаков небесной любви вы стали подобны цветам лугов и полей, тесно сплетенным между собой бесконечной любовью и единством". 151

Члены местной общины бахаи собираются вместе в один из первых дней бахаиского месяца (по календарю бахаи год делится на 19 месяцев по 19 дней) и на так называемых встречах 19-го дня в духе любви и единства празднуют начало следующего месяца. Но эти праздники не совсем обычные - именно они являются основой, начальной ступенью всей системы бахаиской администрации. Какое же значение имеют эти встречи в жизни бахаи?

Прежде всего нужно сказать, что они имеют огромное духовное значение: "Всякий раз, когда люди собираются в каком-либо месте для прославления Бога и для бесед друг с другом о Его таинствах, без сомнения - дыхание Святого Духа окутывает их своей нежностью, и каждый получает частицу этого дыхания". 152 И действительно, люди, объединенные Единой Божественной Истиной и обращающие свои души к Богу, вместе читая молитвы и обсуждая Священные писания, получают необыкновенный духовный заряд, помогающий им стать более твердыми и непоколебимыми в своей вере, очищающий их души для принятия света Божественной Истины: "Если ты ищешь света Божиего Царства, торопись принять участие в Собраниях веру-

ющих, для того, чтобы лучи истины нашли отражение в твоем сердце".  $^{153}$ 

Но духовное значение встреч бахаи не ограничивается только влиянием, которое они оказывают на души собравшихся. Влияние это намного больше - оно распространяется на всю землю, освещая тысячи и тысячи душ: "Если на дружеской встрече несколько душ соединяются Божественными чувствами и привязанностями, чистыми сердцами и абсолютной святостью, если они сочетаются духом и гармонией - встреча эта окажет влияние на целый мир..." 154 Дух единства, рождающийся на встречах бахаи, объединяющих людей самых разных национальностей, профессий, возрастов, является тем необходимым лекарством, которое Бог предписал в наше время для всего человечества: "Эти духовные собрания должны праздноваться с самыми глубокими чистотой и преданностью, чтобы от этого места, от земли и воздуха, которые его окружают, можно было вдыхать благоухание Духа Святого". 155

Многие считают мысли бахаи о единстве всего человечества утопией, наивными мечтами, которые никогда не осуществятся. Но можно ли считать утопией то, что уже начало реализовываться в общинах бахаи всего мира, объединяющих настолько разных людей, что казалось, их объединение невозможно. Но оно происходит, так как этому помогает Дух Единой Истины, принесенной Баха-Уллой для всего человечества, уже готового к объединению и с нетерпением ожидающего первых проводников нового Божественного знания, первых светочей Единства.

Конечно, человечество никогда не сможет объединиться просто так, без глубокого осознания насущной необходимости в единстве. И именно это осознание постепенно происходит на встречах бахаи, дающих возможность корням Истины глубоко и прочно проникать в души людей: "Когда корень дерева хорошо посажен и основательно защищен, дерево принесет сочные плоды". 156 Душа даже одного человека, принявшего Свет новой Божественной Истины, может сделать неизмеримо много - ведь ею руководит Святой Дух, и именно он делает ее действительно просвещенной: "Только тот, кто крещен Святым Духом может объединить всех людей узами единства". 157

Регулярные встречи бахаи имеют и еще одно очень важное значение. Они дают людям уникальную возможность научиться любить и понимать друг друга, научиться видеть друг в друге только хорошее, только то, что может способствовать единству и гармонии. Эта возможность является уникальной, потому что, обыкновенно, люди общаются и имеют дело только с теми, кто им близок по своим взглядам и отношению к жизни. То есть, люди для того, чтобы им было легче жить ищут родственные души, избегая в то же время тех, кто не похож на них. Конечно, все это очень естественно, но не является ли этот подход одним из самых легких способов жизни? Дает ли он человеку стимул к самосовершенствованию, к работе над своим характером? Предоставляет ли он возможность испытать себя? Не вырабатывает ли он в людях несколько эгоистический подход к жизни, когда человек ищет друзей только для себя, забывая в себе самом искать друга для других? Сколько удивительных встреч мы теряем из-за этого, как обкрадываем себя счастьем общения с другими! Очень часто мы воспринимаем других людей как препятствия, которые нам мешают, и мы очень страшимся этих препятствий.

"В каждом человеческом существе необходимо видеть только то, что достойно похвалы. Если так поступать, то можно стать другом всему человечеству. Но мы все же рассматриваем людей с точки зрения их ошибок и подружиться с ними становится неимоверно трудно... Таким образом, если мы обращаем свое внимание на других людей, то должны видеть в них лишь хорошее: то, чем они одарены, а не то, чего они лишены".158

"Не поминайте чужих грехов, молитесь за них и с любовью помогите им исправить их ошибки. Смотрите всегда на хорошее, а не на дурное. Если человек имеет десять хороших качеств, а одно плохое, нужно смотреть на десять и забыть одно, а если человек имеет десять плохих качеств и одно хорошее, - то смотрите на одно и забывайте десять". 159

Этими мудрыми советами бахаи стараются пользоваться на своих встречах. Они учатся воспринимать других людей, какими бы они ни были, как милость, посланную им Богом, чтобы стать лучше, учась прощать, понимать и любить.

Уже сам факт, что бахаи - очень разные люди дает прекрасную возможность для развития характера. Регулярность встреч позволяет людям все больше и больше понимать друг друга, прислушиваться к взглядам других. И часто люди, которые, казалось бы никогда не могли стать друзьями, становятся необходимыми друг для друга.

Итак, встречи бахаи можно считать настоящей школой, главным предметом которой является приобретение способности жить в любви и единстве с другими: "То, что является самым важным, - это единство и любовь, превалирующие в общине бахаи, так как именно в них люди больше всего нуждаются в таком страшном состоянии сегодняшнего мира. Слова без живого примера никогда не будут достаточны для того, чтобы озарить надеждой сердца разочарованного и часто циничного поколения людей". 160

И действительно, сможет ли Божественное Откровение Баха-Уллы озарить собою весь мир, если его последователи не будут проявлять настоящий героизм в любви к людям: "Жертва, мужество, непоколебимая надежда и вера являются характеристиками, которые они должны проявлять, так как именно эти качества привлекут внимание людей и побудят их осведомиться о причине такой твердости и веры и такой безграничной набожности в отчаявшемся хаотичном и потерянном мире. Бахаи должны отрешиться от ненависти и обвинений, раздирающих сердце человечества и проявлять своими поступками и словами глубокую веру в будущее мирное объединение человечества". 161

Рожденные на своих встречах любовь и единство бахаи должны нести всем людям вокруг, так как нет человека, который бы не нуждался в них, каким бы он ни был: "Мы не имеем права смотреть на наших ближних как на зло. Вселюбящий Бог дарит человечеству Свою Божественную Милость и Благоволение. Каждый в отдельности и все вместе являются слугами Всевышнего, и Его Доброта, Милосердие и Благосклонность изливаются на все Его создания. Слава человечества это наследие каждого". 162

Очень часто в нашем обществе складывается так, что людей разных социальных слоев, разных профессий, разных возрастов отделяет друг от друга огромная пропасть. Это происходит потому, что люди встречая друг друга руководствуются прежде всего различными

социальными критериями, часто бессознательно поддаваясь общепринятым нормам, являющимся обыкновенными предрассудками. Душа человека, его внутренние стремления отходят как бы на задний план. Не поэтому ли так мало настоящих друзей в нашем цивилизованном мире? Не является ли именно духовная общность основой настоящей дружбы, истинной любви, глубокой привязанности? Можно ли когда-нибудь построить новое общество, прийти к лучшей жизни, если люди не будут прислушиваться к душам друг друга?

В бахаиских общинах такие критерии, как социальный слой, профессия, возраст являются внешними. Главное - духовное стремление людей друг к другу. И это стремление уничтожает любую обособленность, любое препятствие, мешающее людям быть вместе. Разнообразие людей, исповедывающих одну Духовную Истину, объединяет, сближает людей, а не препятствует им быть вместе, как это часто происходит в жизни.

В общинах бахаи любой талант, любые способности человека становятся достоянием всех. Каждый учится осознавать себя цветком удивительного сада, который достигнет полного великолепия только тогда, когда все его цветы будут переплетены между собой узами любви и единства. И только тогда неповторимость каждого станет неповторимостью всех, а все станут украшением каждого.

Очень часто люди обособлены в своих интересах, потому что не имеют возможности регулярного духовного общения с другими. Из-за постоянно возрастающего страха быть непонятными они избегают окружающих и в конце концов обрекают себя на одиночество и страдания. Общество, в котором мы живем, всегда способствовало этому процессу, так как внутренним по-

требностям человека, его духовным устремлениям в нем никогда не отводилось большого значения. В общинах бахаи люди постепенно теряют страх делиться со всеми тем, что им дано. В этом человек начинает находить самое огромное счастье, все глубже и глубже проникаясь мыслью, что все, что дается человеку, только от Бога, а все, что от Бога, не является собственностью только одного человека. Не станет ли человек по-настоящему счастливым только тогда, когда обществу будет необходимо все лучшее, что он может ему отдать, и когда это лучшее он не будет воспринимать как только свое?

У человека должен появиться стимул хранить и развивать все, что ему дано для того, чтобы иметь возможность служения обществу, жаждущему этого служения и делающему все, чтобы оно стало смыслом жизни человека. Люди, посвятившие себя служению другим и воспринимающие возможность служения как самую большую милость, дарованную им от Бога, не они ли явятся строителями Царства Божиего на земле, возвещенного тысячи лет тому назад? Не является ли Царство Божие Царством людей, служащих друг другу?

Постепенное установление на земле этого Царства является глубинной целью принесенного Баха-Уллой Нового Мирового Порядка, в строительстве которого

уже сегодня многие люди находят истинное счастье и удовлетворение: "Каждое мгновение друзья должны помнить, что они в некотором смысле являются солдатами, отражающими атаку. Сегодня мы наблюдаем кризис духовного состояния мира, ненависть и предрассудки буквально разрывают его на куски. Мы же, с другой стороны, являемся носителями противополож-

ных сил: сил любви, единства, мира и созидания... Мы должны быть бдительны из страха, чтобы мрак современного общества не отразился, пусть даже бессознательно, на наших делах и поведении. Взаимная любовь, чувство, что мы являемся строителями Нового Мирового Порядка, должны постоянно вдохновлять нашу жизнь как бахаи..." 163

#### Часть 2

В предыдущих главах говорилось о духовном значении встреч или регулярных собраний бахаи. Но есть еще один очень важный момент, делающий встречи бахаи основой всей административной структуры Веры Баха-Уллы. Во время таких встреч, в специально отведенное время происходит совещание между всеми бахаи общины, где мысли и мнение каждого считаются драгоценным вкладом в решение какого-либо вопроса. На этих совещаниях осуществляется связь Местных Духовных Собраний со всеми верующими общины. Члены Местных Духовных Собраний ставят в известность всех друзей о принятых ими решениях и в свою очередь записывают мысли, мнения, предложения членов общины, чтобы потом на своих заседаниях использовать их при окончательной выработке решений. Священное право окончательного решения любого вопроса принадлежит только Местному Духовному Собранию. И этому принятому решению должны следовать все: "Вспомним Его ясное и часто повторяемое заверение. Что каждое Собрание, избранное в атмосфере чистоты и самоотречения, действительно назначено Богом, и все решения Собрания воистину внушены свыше, поэтому всем до одного следует повиноваться его решениям с искренней радостью".164

Абдул-Баха говорил, что "постоянно находится в идеальной связи с любым Духовным Собранием, которое основано в Божественной щедрости и члены которого в высочайшей преданности и твердости в Завете обращаются к Божественному Царству. К ним он сердечно привязан, и с ними он соединен вечными связями".165

"Баха-Улла дал обещание, что на каждом Собрании, где царят единство и гармония, там Его славный Дух будет не только присутствовать, но и вдохновлять, вести и поддерживать друзей во всех их размышлениях".166

Каждый верующий может обратиться к Местному Духовному Собранию с любым волнующим его вопросом, требующим поддержки и помощи духа, которым проникнуто Местное Духовное Собрание: "...он считает, что вам следует обратиться к вашему Местному Духовному Собранию со строжайшем доверием и там искать помощи и совета. На эти органы возложена святая обязанность помогать, советовать, защищать и вести верующих...ведь они на самом деле были основаны только для сохранения порядка и единства и повиновения закону Божиему среди верующих. Вы должны идти к ним, как ребенок к своим родителям..." 167

"Администраторы Веры Бога должны быть как пастыри. Целью их должно быть рассеивание всех сомнений, недоразумений и вредных разногласий, которые могут возникнуть в общине верующих. И этого они смогут достигнуть в достаточной степени, если будут руководствоваться истинным чувством любви к своим собратьям и будут соединены твердой решимостью действовать по справедливости во всех случаях, которые попадут к ним на рассмотрение". 168

Структура бахаиской администрации соединяет мысли, настроения, желания, надежды, устремления верующих с теми Божественными институтами, которые они сами избирают, руководствуясь предписаниями Баха-Уллы, Абдул-Баха и Шоги Эффенди. И это соединение дает возможность каждому чувствовать себя полноправным участником жизни, влияющим на все ее изменения, участвующим во всех ее достижениях, искренне и глубоко переживающим все ее неудачи, сознающим себя по-настоящему необходимым обществу.

В служении обществу, благодарно принимающему это служение, человек приобретает истинную свободу, раскрывающую в полной мере все его скрытые возможности. Сколько теряет современное общество, незаинтересованное в раскрытии бесконечного потенциала человека и нередко мешающее его раскрытию!

Человеку было всегда присуще стремление к свободе. На пути к ней люди изобретали и изобретают различные формы демократии и другие разновидности общественного устройства, внося в них с течением времени все более утонченные изменения. Но получают ли они истинную свободу, настоящее счастье в этих, ими же изобретенных формах? Многие люди живут, задавленные мыслями своей неиспользованности, своего неучастия, своей ненужности в жизни. Что может быть страшнее подобных мыслей у человека, способного при правильном общественном устройстве на бесконечно многое? Но какое же оно правильное общественное устройство?

Прежде всего оно должно быть заинтересованным в человеке. Абдул-Баха писал, что человек, настоящий человек - это его душа. Значит, общество должно быть заинтересовано в душе человека, сокровенным стрем-

лением которой является общение с Высшим Началом, с Божественной Сущностью. Общество должно быть устроено так, чтобы постоянно помогать человеку в этом стремлении, сопровождающемся естественным желанием служения всему вокруг как созданному Одной Божественной Силой.

Будущее принадлежит лишь той форме общественного устройства, которая имеет духовную основу. Разве люди отойдут в сторону от общественных структур, проникнутых любовью к их душам и построенных на продуманном и совершенном удовлетворении духовных потребностей человека?

В нашем цивилизованном просвещенном веке человек не излучает счастья. Это не происходит потому, что никто не заинтересован в нем, в человеке, в его душе. Отсюда самоубийства, болезни, различного рода злоупотребления.

Если общество не заинтересовано в человеке, человек постепенно теряет веру в него. Любой закон, пусть даже самый гуманный с человеческой точки зрения утрачивает силу авторитета. И преступить его - бросить вызов обществу - становится болезненной потребностью многих людей. Мы называем преступников дикими, жестокими людьми, но не жестокое ли устройство общества, зачеркивающее человеческие души, вынуждает быть такими тех, кто в силу различных причин утрачивает смысл придерживаться пусть даже самой элементарной нравственности. Эти люди бессознательно мстят обществу за то, что оно полностью отрицает их, за то, что они просто никому не нужны. И часто на вопрос, что послужило поводом к той или иной жестокости, они не знают, что ответить. И действительно,

что можно ответить, когда абсолютно все способствовало этому.

Мы ищем причину совершаемого зла только в людях и наказываем их, изобретая все более изощренные наказания, и этим мы думаем улучшить общество. Мы боремся со следствиями, забывая о причине, рождающей их. А причина в том, что люди отрицают общество, отрицающее их. И этот круг никогда не разомкнется, пока общество в самом глубоком смысле слова не будет устроено для людей.

В бахаиских общинах Духовные Собрания не только административные институты, решениям которых все должны подчиняться, но и духовные проводники, несущие каждой душе Божественный импульс, боготворящие душу каждого человека и тем самым способствующие ее постоянному развитию.

Этим и объясняется глубокая любовь, которую верующие испытывают к Духовным Собраниям. И естественно что преступить их решения становится очень трудно.

# Совещание в структуре администрации бахаи

Как же бахаџ совещаются между собой? Каких принципов они стараются придерживаться, чтобы прийти к единому мнению, сохраняя при этом отношения любви и единства?

Чтобы ответить на эти вопросы, необходимо определить, какой цели служит совещание, для чего оно нужно?

Очень часто люди думают, что совещаясь, они имеют прекрасную возможность отстаивать ту точку зрения, которая им кажется наиболее правильной. И если эта точка зрения в процессе совещания не поддерживается другими, люди остаются неудовлетворенными и обиженными и, конечно, не готовыми внутренне к тому, чтобы следовать принятому решению, так как всетаки остаются при своем мнении. Такое совещание, хотя и имеет цель прийти совместно к какому-либо решению, статовится источником разногласий и недовольства, оно не сохраняет единства между людьми самого главного условия для реализации обсуждаемого. Если после обсуждения какого-либо вопроса люди не сохраняют единства, то само решение теряет силу авторитета, и каким бы справедливым и мудрым оно не было, каждый будет поступать так, как он считает нужным, а не как было решено.

Цель бахаиского совещания - совместный поиск истины. "Члены Собраний должны вместе держать совет таким образом, чтобы не было случаев неприязни и раздора. Такое может быть достигнуто, если каждый член абсолютно свободно выражает свое мнение и выдвигает свои аргументы. Если кто-либо возражает, никто ни в коем случае не должен чувствовать себя задетым, так как правильный путь не может быть достигнут до тех пор, пока вопрос полностью не обсужден. Сияющая искра истины появляется лишь после столкновения различных мнений. Если после обсуждения решение принимается единодушно, это прекрасно, но если, не дай Бог, преобладает разница во мнениях, вопрос должен быть решен большинством голосов". 169

Когда бахаи совещаются, они как бы выкладывают в центр стола свои мысли и мнения, таким образом, ос-

вобождаясь от них, даря их всем. Никто уже не является собственником только своего мнения - все мнения, какими бы различными и противоречивыми они не были, становятся собственностью всех. И именно между ними происходят столкновения, а не между людьми, их высказавшими. Такой подход делает авторитетным и бесконечно ценным мнение каждого человека. И нередко, казалось бы, самая неглубокая мысль служит необходимым толчком к появлению у кого-нибудь прекрасной идеи, которая не могла бы возникнуть сама по себе. Если в поиске истины участвуют все конечная истина принадлежит всем в равной степени. Она не является плодом ума кого-то одного, она творение абсолютно всех. И поэтому реализация принятого решения становится сокровенной потребностью каждого. Результаты единодушного решения способствует согласованности всех усилий в процессе его выполнения, укрепляют сознание того, что все участвуют в работе, успех которой зависит от каждого, вносят в работу сознание собственной необходимости, появляющееся всегда, когда люди работают в атмосфере любви и дружелюбия.

Вспомним еще раз слова Абдул-Баха о том, "что результатом всего, что предпринимается в гармонии, любви и чистоте помыслов, будет свет..." 170 Любящие друг друга люди подобны солнцу, согревающему своими лучами всю землю. Пусть иногда тучи препятствуют солнечному свету - они только временны и не имеют никакой силы по сравнению с солнцем - источником любви. Даже неправильное решение, принятое единодушно, будет иметь лучшие последствия, так как сохранит главное - единство между людьми. Сама жизнь покажет, что было неправильно, и всем вместе будет намного легче исправить допущенные ошибки и

найти правильный путь: "...где существует единство, там ничто не в силах помешать или препятствовать силам конструктивного развития". 171 Не мешают ли взаимные разногласия и критика исполнению любого решения? И совершенно естественно то, что в нашем обществе так много решается и обсуждается и так мало выполняется, и многие обсуждения так и остаются словами, способствующими к тому же разъединению людей, их взаимному неприятию.

И еще один очень важный фактор помогает бахаи, когда они совещаются вместе: "Когда бы вы ни входили в палату собрания, читайте эту молитву с сердцем, бьющимся от любви к Богу, и языком, чистым ото всего кроме упоминания Его, чтобы Всемогущий мог милосердно помочь вам в достижении высшей победы..." Перед совещанием бахаи обращаются к Богу с молитвой о помощи во всех своих мыслях, чувствах и начинаниях. Они открывают свои души Божественному свету, и этот свет проникает в них настолько сильно, его влияние настолько очевидно, что не может не отразиться на принимаемых решениях и на всем процессе обсуждения. Освобождаясь молитвой ото всего, кроме Бога, люди готовят свои души к служению и тем самым становятся действительными проводниками Божественной Любви, способствующими ее проникновению в каждое,сердце, в каждую жаждущую душу.

## Новый Мировой Порядок

#### Часть 1

Как и все Божественные Посланники, Баха-Улла учил людей любви и прощению, неоднократно подчеркивая великое значение непротивление злу - принципа,

способного качественно изменить человеческое общество.

Но в мире, где существует столько зла, столько агрессии, где поступками многих людей правит ненависть, прощение не может быть фундаментом будущего здания мирового объединения. Если бы общество руководствовалось только прощением в таком несовершенном мире, не явилось ли бы это источником увеличения агрессии?

В Откровении Баха-Уллы в основу Нового Мирового Порядка ставится справедливость: "О сын Духа! Справедливость для Меня дороже всего остального; не отвращайся от нее, если желаешь Моей Воли, и не пренебрегай ею, если ищешь Моего доверия..." 173 Если общественные структуры руководствуются справедливостью, то они становятся прочной и необходимой защитой для каждого человека.

Современное общество стимулирует в людях агрессию, так как нередко его правовые органы бесконечно далеки от справедливости. Люди не доверяют обществу, не верят в его справедливую защиту и поэтому начинают защищать себя сами, прибегая часто к самым жестоким действиям. Брошенные обществом на произвол судьбы, они сами наказывают друг друга за причиненное зло и тем самым увеличивают количество преступлений. Из жертв преступлений они очень быстро сами превращаются в преступников, а из преступников в жертвы.

Откровение Баха-Уллы предписывает создание Домов Справедливости, имеющих функцию первостепенной важности - обеспечивать справедливую защиту каждого человека. Дома Справедливости, обладая правом предписания наказаний, тем самым освобождают

людей от необходимости защищаться. Не является ли это прекрасной почвой для уничтожения мести и агрессии в отношениях между людьми? Не освобождает ли это для прощения и терпимости.

Но согласуется ли наказание с Божественным предписанием о любви, которому учат все религии?

Да, согласуется, если оно исходит не от отдельных людей, а от общественных институтов, созданных во имя любви и имеющих цель сохранить ее в обществе. Если эти институты объединяют людей, служащих справедливости, то именно ею будут проникнуты все их установления и предписания. К тому же любая мера, имеющая в своей основе любовь и справедливость приобретает совершенно другой характер. Наказание, например, становится необходимой мерой для защиты общества, для сохранения в нем нормальной жизни. Оно совершенно утрачивает характер ответной агрессии по отношению к человеку, преступившему закон. Наказание предпринимается во имя счастья других людей, а не отмщения человеку за совершенное им преступление.

Конечно, все это кажется вполне естественной прописной истиной. Но руководствуется ли ею современное общество, в котором не только люди, но и сами общественные структуры мстят людям за зло, рождая его в свою очередь еще в большем количестве? В основе наказания должен быть принцип справедливости, предотвращающий превращение наказания в месть и агрессию обиженного, делающий его справедливой мерой, используемой обществом для своей защиты: "О люди Бога! Справедливость воспитывает мир, так как она поддерживается двумя колоннами: поощрением и наказанием. Эти две колонны - источник

жизни для мира. Ввиду того, что каждый день имеет свои проблемы, а каждая проблема имеет соответствующее решение, такие дела должны быть доверены Дому Справедливости, чтобы его члены могли действовать соответственно нуждам и требованиям времени..."174

#### Часть 2

"...Должно прийти время, когда насущная необходимость установления широкого и всеобъемлющего единства людей будет осуществлена повсюду. Правители и цари земли должны пытаться достичь его и, принимая участия в дискуссиях, должны обсудить такие пути и средства, которые заложат основы для всеобщего Великого Мира среди людей. Такой мир требует, чтобы Великие Силы во имя прогресса народов земли полностью помирились между собой. Если какой-нибудь царь поднимет оружие против другого, то все должны восстать воедино и остановить его. Если это будет сделано, народы мира не будут нуждаться в другом оружии, кроме того, которое необходимо для защиты их государств и поддержания всеобщего мира и спокойствия среди людей, правительств и наций..."175 Так учил Баха-Улла уже в прошлом столетии, когда война была естественным проявлением самоутверждающихся государств, стремившихся любой ценой к упрочению своего положения. И сейчас еще нас продолжает тянуть назад этот страшный груз прошлого, постоянно мешающий прогрессивному развитию человечества, неумолимо двигающемуся к созданию новой единой мировой цивилизации, к великому содружеству всех народов земли. Но как бы ни были сильны проявления прошлого, Великие Силы объединения все глубже и глубже проникают в сознание людей. И могущество этих сил несравнимо ни с чем - они даны всему человечеству Божественным Провидением. Если было бы возможно помешать Божественной мысли, нарушить план, данный человечеству для спасения, мы бы не стояли сегодня на пороге установления прочного политического союза между народами, так называемого Малого Мира, без которого невозможен переход к Великому Мировому Объединению на основе Единого Божественного предписания.

Политический союз между государствами, представляя собой необходимый этап, приближающий человечество к осуществлению Божественого Плана, превратит мир во взаимосвязанный и сплоченный организм, жаждущий единой и духовной истины для дальнейшего прогресса. Таким образом, мир вплотную подойдет к осознанному принятию Баха-Уллы. Произойдет соприкосновение двух сил: люди, уже начавшие строительство Нового Мирового Порядка в соответствии с великим Божественным Заветом, уже создавшие основы новой мировой структуры, вольют свой духовный потенциал в общество, стоящее пред насущной необходимостью осознания и осмысления сил естественного прогресса, приведших его к новому этапу существования в единстве.

Ясный план объединения, духовное начало всех его основ, совершенная и всеобъемлющая продуманность всех его звеньев, стройная система единой мировой администрации, превосходящей своей уникальностью самые совершенные концепции и учения мирового развития, созданные людьми, - вот что получит уставшее человечество, начинающее все больше и больше осознавать невозможность своего дальнейшего хаотического развития.

"Откровение Баха-Уллы должно быть рассмотрено не просто как еще одно духовное возрождение в постоянно меняющейся судьбе человечества, не только как очередное звено в цепи прогрессивных Откровений и даже не как кульминационная точка одной серии периодически повторяющихся Пророческих циклов, а как появление наивысшего этапа в изумительной эволюции коллективной жизни человека на этой планете. Появление мирового общества, сознание мирового гражданства, возникновение мировой цивилизации и культуры...должны быть рассмотрены с точки зрения нашей планетарной жизни как последние и предельные этапы в организации человеческого общества, однако человек как индивидуум будет или, вернее, должен будет при этом продолжать неограниченно прогрессировать и развиваться вследствие такого совершенства...

Под принципом единства человеческого рода, предусмотренным Баха-Уллой, подразумевается утверждение мирового правительства, при котором все народы, расы и сословия тесно и постоянно будут связаны между собой, интересы всех автономных составных государств будут в совершенстве защищены, и свобода инициативы индивидуумов, образующих эти государства будет полностью обеспечена.

Такое мировое правление, насколько мы можем представить себе; должно являться органом мирового законодательства. Члены же этого органа, как доверенные со стороны всего человечества, будут обязаны вести строгий контроль над ресурсами каждой входящей в него нации и издавать законы, удовлетворяющие потребности всех народов мира и необходимые для улучшения их жизни и обеспечения их правильного взаимоотношения.

Мировой исполнительный орган, поддерживаемый всей международной мощью, должен приводить в исполнение все поступившие решения применительно к законам, изданным мировым законодательным органом, и охранять органическое единство всего мирового правления. Мировой трибунал должен будет выносить свои окончательные, подлежащие бесприкословному исполнению решения по всем вопросам, которые могут возникнуть между отдельными государствами и народами, входящими в состав всемирной системы. Такая система будет предусматривать наличие надежного средства международной связи, освобожденной от всевозможных национальных вмешательств и ограничений, которая будет охватывать весь земной шар и функционировать с совершенной быстротой и точностью.

Мировая столица при такой системе будет являться главным центром мировой цивилизации и фокусом, где будут сосредоточены все благотворные силы объединенного человечества и откуда будут исходить воодушевляющие весь мир стимулы.

Международный язык, являющийся принадлежностью мировой системы, должен быть либо составлен, либо избран среди существующих языков и преподаваться в школах всех федеративных, входящих в эту систему наций наряду с их родным языком как вспомогательный язык. Мировая письменность, мировая литература, единая система единого денежного курса, единая система мер и весов - все это должно облегчить и упростить взаимоотношение и взаимопонимание всех народов и рас мира.

При наличии такого мирового общества наука и религия, эти две потенциальные силы человечества, всту-

пят в перемирие и при взаимном содействии будут гармонически развиваться..." 176

"Именно такое будущее ожидает человечество, если оно обратит свое внимание на источник, давший рождение новой удивительной системе, "подобной которой нельзя встретить в хрониках никакой признанной мировой религиозной системы". 177

"...Покуда эта система еще находится в младенческом состоянии, пусть никто не приуменьшит его (административного порядка) значения и не представит его задачу в превратном свете. Почва, на которой основан этот Административный порядок, является непреложной целью Господа для человечества в этот день. Тот источник, из которого этот порядок извлекает свое вдохновение, никто иной, как сам Баха-Улла..." 178

Может быть, кому-нибудь все изложенное покажется утопией, красивыми словами, лишенными реального основания, но время уничтожит подобные мысли, так как каждый новый день сталкивает человечество с истинами Божественного Откровения, имеющего миссию - спасти мир. Какой еще путь люди могут найти для спасения, кроме пути сознательного объединения.

И как бы мы скептически не относились к Божественному Плану, часто совершенно бессознательно мы осуществляем его высокие постулаты, сами того не подозревая, делаем "утопию" реальностью.

Кто может назвать себя свободным от того, что является сокровенной потребностью всех - построить на земле общество, способное стать источником прогресса для каждой отдельной, способное отразить на земле мир Бога настолько, что каждая душа получит необхо-

димую поддержку для своего индивидуального развития и совершенствования.

Кто может назвать себя свободным от естественной эволюции человечества?

Конечно, можно помещать этой эволюции, но остановить ее невозможно.

Помочь же ее осуществлению, ускорить ее можно всегда. И в этом заключается счастье тех, кто находит и разделяет совершенную мысль Бога для нашего времени, кто Божественный План объединения человечества считает единственной возможностью, сознательное принятие которой предотвратит бесчисленные бедствия и страдания, которым человечество может себя подвергнуть. Облегчить суровые испытания, превратить эти испытания в почву, рождающую новое мышление, указать всем на возможность совершенно другой жизни, проникнутой духом Божественного руководства, открыть двери, ведущие в эту новую жизнь, для всего человечества - в этом заключается цель последователей Баха-Уллы в настоящее время.

Весь мир подвергся влиянию удивительной системы, принесенной Баха-Уллой, и те, кто уже сегодня смогли прочувствовать великое влияние этого учения, направляют все свои усилия, все свои помыслы на то, чтобы могущество Божественного Слова как можно быстрее всколыхнуло землю.

"Равновесие мира подвержено нарушению в силу стимулирующего влияния этого весьма великого Нового Мирового Порядка. Спокойная жизнь человечества приняла революционный характер благодаря этой бесподобной и удивительной системе - равной которой

очам смертных не приходилось узреть когда бы то ни было в прошлом..." $^{179}$ 

# Глава 4

# Влияние Нового Божественного Откровения

Часть 1

Сила Нового Божественного Откровения всколыхнула весь мир, поэтому она не могла не отразится в учениях великих философов и мыслителей, писателей и ученых, глубокие внутренние искания которых тесно соприкасаются с Божественным Откровением Баха-Уллы. Одни были современниками Баха-Уллы, другие жили уже после его смерти, многие - наши современники. Но главное, что объединяет их всех, - служение истине, открытой Богом для нашего времени. И самое удивительное то, что служение это является в большинстве случаев бессознательным, то есть ничего не зная о новом Божественном учении, они с великолепной и потрясающей точностью отразили в своих трудах многие из его постулатов, зажигая ими сердца людей, жаждущих истины. И это еще раз доказывает могущество Святого Духа, влияние которого распространяется настолько сильно, что некоторые люди становятся его проводниками, доносящими до других истины учения Божественного Посланника, имя которого так и осталось неизвестным для очень многих из них.

Наверное, самым лучшим доказательством, которое можно привести, послужат некоторые цитаты из трудов тех, чьи имена хорошо известны людям, ищущим истину.

В. Соловьев: "... Чтобы быть истинно универсальною, религия не должна отделяться от умственного просвещения, от науки, от общественного и политического

прогресса. Религия, которая боится всего этого, очевидно, даже не верит в собственные свои силы, она внутренне проникнута неверием, и при ее притязании на монополию нравственной нормы для общества ей недостает самого элементарного нравственного условия - искренности". 180

- "...И окончательное установление внешнего политического единства решительно обнаружит его внутреннею недостаточность, обнаружит ту нравственную истину, что мир внешний сам по себе еще не есть подлинное благо, а что он становится благом в связи с внутренним перерождением человечества. И тогда только когда не теорией, а опытом будет познана недостаточность внешнего единства может наступить полнота времен для одухотворения объединенного вселенского тела, для осуществления в нем царства Правды и Вечного Мира". 181
- "...Истинное единство и желанный мир человечества должны основываться не на слабости и подавленности народов, а на выєшем развитии их сил, на свободном взаимодействии восполняющих друг друга народностей. Прежние международные связи не исчезли, а внутренние усилились, и к ним присоединились новые... Другого рода связи в небывалых размерах установились в области экономической - явился всемирный рынок, нет ни одной страны, которая ныне была бы самодовлеющей в экономическом отношении, которая все нужное для себя сама производила, не получая от других и не давая им взамен, так что представление об отдельном государстве как "совершенном теле", то есть безусловно независимом организме, оказывается с этой основной стороны чистейшим вымыслом. Далее постоянное сотрудничество всех образованных стран в науч-

ной и технической работе, плоды которой уже сейчас делаются общим достоянием; изобретения, которыми упраздняются расстояния; ежедневная печать с ее непрерывными известиями отовсюду; наконец, поразительно возрастающий "обмен веществ" по новым путям сообщения - все это делает из культурного человечества одно целое, которое, действительно, хотя бы и невольно, живет одною общею жизнью. А это культурное человечество все более и более становится всем человечеством..." 182

"...В настоящее время огромное большинство населения земного шара составляет одно реально связанное тело, солидарное (если пока еще не нравственно, но физически) в своих частях...

Между тем, всякая серьезная и продолжительная война неизбежно сопровождается величайшими экономическими потрясениями, которые при теперяшней связи частей всего земного шара, будут потрясениями всемирными. Такое положение, вырабатывавшееся в течение девятнадцатого века, но выяснившееся для всех только к его концу, есть достаточное основание для того совершенно неведомого прежним временам страха перед войной, который обуял ныне все образованные народы. Уже в первой половине века войны становятся короче и реже... Можно ли представить себе такое воздержание хотя бы в XVIII или в XVII в., не говоря уже о временах более старых? И все эти чудовищные вооружения европейских государств, о чем же они свидетельствуют, как не о том великом всеодолевающем страхе перед войной и, следовательно, о близком конце войн?"183

#### Часть 2

Николай Бердяев: "Мир через тьму идет к новой духовности и новой мистике. В ней не может быть аскетического миросозерцания, отворачивания от множественности и индивидуальности мира... И все мучительные противоречия и раздвоения найдут себе разрешения в новой мистике, которая глубже религии и должна объединить религии..." 184

"...Конечные цели человеческой жизни не социальные, а духовные... Главная же причина кризиса христианства и кризиса общества и упадка веры - в понимании христианства исключительно как религии личного спасения. На почве такого сознания невозможно разрешение проблемы отношений человека и общества..." 185

"Чувствуется, что человечество вступает в новый исторический и даже космический период, в какую-то великую неизвестность; совершенно непредвиденную никакими научными прогнозами, ниспровергающую все доктрины и учения...

Интересы жизни частной, эгоистически семейной, мещанской побеждаются интересами жизни национальной, исторической, мировой, инстинктами славы народов и государств". 186

"Нельзя быть врагом единства человечества во имя национальности в качестве националиста. Такое обращение национальности против человечества есть обеднение национальности и ее гибель... Творческое утверждение национальности и есть утверждение человечества. Национальность и человечество - одно...

Есть только один исторический путь к достижению высшей всечеловечности, к единству человечества -

путь национального роста и развития, национального творчества, все человечество раскрывает себя лишь под видами национальности...

Без существования внутреннего духовного ядра и творческих процессов, в нем происходящих, никакой новый социальный слой не приведет к новому человеку...

Есть одно мерило, которым можно измерить свободу, это - веротерпимость, явление редкое, если понять ее в глубине...

...Истина требует свободы, свободы для того, кто открывает истину, и свободы для других. Веротерпимость связана с тем, что истина бесконечна, открывает бесконечный путь и превращение истины в конечность, что есть нетерпимость и фанатизм, есть в сущности измена истине...

...Непрерывный хаос самоутверждения народов порождает войны, и человечество все время стремилось к преодолению этого хаоса, мечтало о всемирном единении... Мировая федерация свободных наций, отказавшихся от суверенитета и согласных подчиниться мировой организации. Только к последнему должно стремиться, но это предполагает радикальное духовное и социальное изменение..." 187

Многие знакомы с учением Живой Этики Е. Н. Рерих, проповедающим новое знание, новую духовную эру для всего человечества. Оно проникнуто потрясающей внутренней интуицией и удивительной глубиной провозглашаемого: ". . . Горе изгоняющим Бога! Явили Учителя, и Имя Мессии произнесено в Доме Моем. Не малому, не ничтожному свидетелями станете. Облако горы Бога просветится, и молния Гласа осветит

бездны. Новые, новые, новые, чудные, разумеющие, вознесенные соберутся. Учитель дал вам явить Лик Свой, зовите народ под кровлю Мою..." 188

Итак, речь идет о приходе Учителя и о "разумеющем" человечестве, которое соберется вокруг его лика и станет действительно вознесенным благодаря Божественному влиянию нового учения. Бог уже осветил бездны, послав людям Своего нового Пророка, услышит ли человечество Божественный Зов, узнает ли оно Возвещанного всеми Пророками прошлого?!

И дальше называется имя того, кто открыл миру новые врата: ". . . Слава Господня над всем чистым помыслом..." 189 Имя Баха-Уллы в переводе с арабского означает Славу, Величие Бога.

Баха-Улла пришел, чтобы объединить человечество, чтобы помирить, наконец, восток и запад под знаком единой духовной истины.

"Под знаком моим соберу новых людей. С Востока и Запада пойдут мои вои, и узнаю среди победивших избранных Мною..." 190 И действительно, не являются ли победителями те, кто избирает Божественную волю, кто в соответствии с ее указаниями хочет построить лучшее будущее?! Учение Живой Этики призывает людей заметить новое, преодолеть врата, открывающие знание, такое необходимое для нашего времени: "Наши врата преодоленные ведут к богатству бесчисленному". 191 Не является ли этим бесчисленным богатством Царство Бога, которое сможет установиться на земле только объединенными усилиями всего человечества. И только тогда "великая неизвестность", о которой писал Бердяев, станет явью, превращая в реальность сокровенную мечту прошлого.

Учение Баха-Уллы проникнуто идеей мирового гражданства - главного Божественного предписания для нашей эпохи. Естественно, что эта мысль великолепно отражена в учении Живой Этики: "Я явил вам счастье любви к родине мира. Узнаете любовь к человечеству. Считаю - увел вас на радость Духа Небесного. Не удаляйтесь от пути восхода". Чем еще человечество может возрадовать Небесный Дух, как не своим объединением, не ведет ли к восходу то, что посылается Богом, что проникнуто Его любовью?

Баха-Улла писал о том, что все религии объединяет единая духовная истина, что все Пророки говорили об одном и том же, изменяя только социальные стороны религии в соответствии с нуждами времени. Различные наслоения в виде многочисленных интерпретаций, разъяснений, уточнений, делавшихся людьми уже после смерти Пророков, - одна из причин разногласий между их последователями. И эту же мысль можно встретить в учении Живой Этики: "Не надо ценить слово разъясняющее. Бери утверждение Первоучителя".193 Великое объединение всех религий наступит только тогда, когда их последователи обратятся к чистым духовным истинам, которые приносили людям все Божественные Посланники и благодаря которым на протяжении столетий происходило возрождение человечества. "Проданную счастливую веру воссоединим. Пошлем новые знаки. Укрепим паруса..."194

Со временем люди забывают о духовной стороне религии, о главной ее сущности и начинают ассоциировать ее только с внешней, социальной стороной, представленной многочисленными обрядами, догмами, предписаниями: "Умерла вера под золотом. Щит золотой не прочен. Я мудрых зову. Новые и нужные

соберутся, и древо союза процветет" <sup>195</sup> "Прежний аромат превратился в зловоние, прежняя песнь в шум колеса...", "новую кожу получит освобожденная мудрость..." <sup>196</sup>

Учение Баха-Уллы открыло новую эру в истории человечества, еще не успевшего осознать свою причастность к Божественной воле, но тем не менее неумолимо двигающегося к этому осознанию: "У врат Нового Мира толпы, но не знают врат... Рука ночи хранит жемчужину... Чую, идет счастье... Услышите о Нашем устремлении наверху гор. Читайте о Нашем сне явленном..." 197

Учение Живой Этики только один из наиболее ярких примеров необыкновенной силы Духа Божественного Знания, открытого Богом для всего человечества. Бог посылает нового Пророка тогда, когда человечество готово услышать Его зов, и свидетельством этому служат люди, которые с невероятной силой воспринимают свет Божественной истины, уже открывшейся миру, и которые своими учениями помогают ей быть постигнутой людьми.

## Россия и Божественное Откровение Баха-Уллы

В предыдущих главах не случайно говорилось об учениях некоторых великих русских мыслителей конца XIX начала XX веков. В России, необыкновенно богатой духовными традициями, невероятно чуткой в отношении религии, никогда не успокаивавшейся, всегда стремившейся к поиску истины, постулаты Божественного Откровения Баха-Уллы не могли остаться незамеченными.

Очень многие подходили к ним путем собственных духовных исканий. И это прежде всего плеяда русских христианских философов, писавших об объединении человечества в лоне единой всемирной церкви, об обновленной религии, признающей науку, утверждающей свое влияние на основе разумного постижения людьми существования бесконечной Божественной Истины, о невозможности дальнейшего прогресса человечества без свершения духовной революции, без коренного изменения сознания людей под воздействием чистой неискаженной религиозной мысли. С учением Баха-Уллы был знаком великий русский писатель Л. Н. Толстой. Еще в молодости Толстой, задумываясь о природе религии, писал о том, что она должна быть действительным источником счастья на земле.

В 1901 году Толстой отошел от Христианской церкви, призывая к новому порядку, основанному на новом религиозном мышлении. В 1902 году по поручению Абдул-Баха один иранский бахаи Азиз Джаззаб посетил Толстого в его поместье в Ясной Поляне и рассказал ему об Откровении Баха-Уллы. В дальнейшем в дневниках Толстого появились некоторые записи, касавшиеся веры Баха-Уллы. Все они проникнуты глубокой симпатией писателя к этому учению. Он писал, что эта Вера - одно из самых высоких и чистых религиозных учений, о том, что она, очевидно, покорит весь мир, так как является бесконечно глубокой и пророческой. Толстой считал Баха-Уллу настоящим Пророком, вдохновенным и вдохновляющим, и даже высказывал намерение написать книгу о Его возвышенном учении.

Одна из первых бахаи России русская поэтесса Изабелла Гриневская написала две фундаментальные исторические драмы в стихах - "Баб" и "Баха-Улла", а также повествование "Путешествие в страны солнца", представляющее собой рассказ о встрече с Абдул-Баха в 1911 году в Египте, в Рамлехе. Пьеса "Баб" была поставлена одним из ведущих театров Петербурга. Она имела большой успех и вызвала большой интерес Толстого.

Новая религия была, несомненно, знакома достаточно широкому кругу людей, и в первую очередь русской интеллигенции.

Кроме того в России в начале века уже существовали довольно многочисленные общины последователей Веры Баха-Уллы. Основным средоточением бахаи был юг России. И это, конечно, не случайно, так как жестоко преследовавшиеся иранскими властями последователи новой Веры бежали именно сюда. Их глубокая Вера, закаленная в испытаниях, их желание как можно скорее воплотить в жизнь великие заветы Баха-Уллы, их отчаянная решимость и невероятный оптимизм позволили им создать за очень небольшой период времени развитые общины, о возростающем авторитете которых свидетельствовало дружеское отношение к ним русских властей.

Одна из самых больших общин образовалась в русском Туркменистане, в Ашхабаде. Именно здесь новая Вера впервые с момента своего возникновения получила официальное признание правительства. В Ашхабаде был построен первый в мире бахаиский храм, предназначенный не только для последователей Веры Баха-Уллы, но и для последователей всех других вероисповеданий. До сих пор мир не знает более совершенной общины бахаи по сравнению с этой, существовавшей в начале века в Ашхабаде.

Но золотое время для бахаи в России длилось недолго. После революции людей, несущих обществу духовное возрождение (и это коснулось представителей всех существовавших в России религий) стали преследовать. Начались аресты и ссылки сотен верующих. Многие бахаи возвратились в Иран. Конечно, в таких условиях ашхабадская община пришла в упадок, не говоря уже о более малочисленных общинах, существовавших в Баку, Барде, Бухаре, Самарканде, Ташкенте, Москве и других городах.

Однако жестокие преследования не смогли задушить новую религию в России, занимавшей такое значительное место в ее истории.

В 1852 году русский просол в Персии Д. Ф. Долгоруков первым предложил Баха-Улле убежище в России. Баха-Улла благодарно отклонил это предложение. Позднее, освобожденный из тюрьмы, но сосланный пожизненно, Он предсказал будущее величие нашей страны.

В 1868 году Баха-Улла из места своего заключения обратился с посланием к русскому царю Александру II, призывая его прислушаться к Божественному зову. К сожалению, этот призыв остался без ответа. Тем не менее уже в начале века Вера Баха-Уллы была достаточно сильно распространена на территории России, и с каждым годом она распространялась бы все больше и больше, если бы не события нашей печальной истории, временно остановившие ее распространение.

Совсем недавно в нашей стране началось возрождение Веры Бахаи. И сейчас ее развитие происходит настолько быстро, как будто чья-то невидимая рука подгоняет время, чтобы наверстать упущенное. Бахаи уверены, что это Божественное Провидение, которому

ничто не в силах помешать и остановить которое невозможно.

Сегодня религия единства, принесенная Баха-Уллой является действительно необходимым лекарством для нашей страны, раздираемой национальной враждой, религиозными предрассудками, всеобщей нетерпимостью и озлобленностью, а главное, отсутствием веры в лучшее будущее. А если Божественное лекарство является необходимым, значит, люди готовы к его принятию. И уже сейчас они многое делают, чтобы приблизить время, о котором говорили все Пророки, мечтой о котором живет каждая человеческая душа. Божественный План Баха-Уллы все больше и больше объединяет человечество. Уже сегодня в мире нет страны, в которой не жили бы последователи Веры Бахаи. Как можно скорее помочь человечеству услышать Божественный зов - в этом сокровенная цель людей, уже доказавших и постоянно доказывающих своим примером возможность реального объединения.

Могущественная сила Божественного Откровения, незримо действующая вокруг нас, вдохновляет все наши лучшие помыслы, стремления, мысли, проникая в сознание людей, часто даже не подозревающих о ее происхождении. Люди уже начали воплощать в жизнь великие постулаты новой мировой религии, их души уже знают о ней: Они служат невидимому источнику, приближая время, когда имя Баха-Уллы, станет известным, наконец, всему миру: "...движение бахаи объявляет миру радостную весть, что такой учитель действительно пришел, что учение Его сообщено и записано и может быть изучено всяким ревностным искателем истины, что уже наступил "День Господа" и взошло "Солнце Правды". Хотя только немногие, находящиеся

на вершине горы, уловили свет Сияющего Круга, но лучи его освещают небо и землю, и скоро он поднимется над горами и так же осветит полной силой равнины и долины, давая жизнь и указывая путь всему". 198

## Глава 5

#### Быть бахаи

В предыдущих главах говорилось о некоторых духовных и социальных принципах Божественного Откровения Баха-Уллы. Но что же значит - быть последователем Веры Баха-Уллы?

Абдул-Баха говорил: "Быть бахаи - это означает любить весь свет, любить человечество и стараться служить ему, работать для всеобщего мира, "всеобщего братства". 199

"В одной из своих бесед в Лондоне он сказал, что человек может быть бахаи даже не слышав никогда имени Баха-Уллы. Далее он добавил следующее: "Человек, который живет жизнью, согласной с учением Баха-Уллы - уже бахаи". 200

Многим людям нужно только назвать то, что уже давно открылось их душам. В поиске таких людей, бахаи видят свою миссию. Бахаи считают, что ни одного человека невозможно заставить стать бахаи, что самая вдохновенная проповедь бессильна перед тем, кто в ней не нуждается. И действительно не открываются ли двери только стучащимся в них и не являются ли слова необходимыми только для тех, кто готов к ним: "Мудрые не раскрывают уст, не имея слушателя, как виночерпий не подает чаши, не найдя жаждущего, и любящий не воспламеняется душой, пока не узрит красоты возлюбленного...".201

В отличие от влияния слов, влияние любви и доброты безгранично, и именно поэтому Абдул-Баха определил бахаи, как лицо, совмещающее в себе все лучшие и совершенные качества человека".202 "Я молюсь за

9\*

вас, чтобы вы могли учиться через жизнь Божественного Духа, чтобы вы стали средством для воспитания других. Жизнь и мораль духовно устремленного человека уже сами по себе означают воспитание для его знакомых... Тот, кто воспитан Божественным Духом, может в свое время и других вести к тому, чтобы и они получили от этого же Духа". 203

"Мы живем в такие дни, когда от верующих требуется героизм. Жертва, мужество, непоколебимая надежда и вера являются характеристиками, которые они должны проявлять, так как именно эти качества привлекут внимание людей и побудят их осведомиться о причине такой твердости и веры и такой безграничной набожности в отчаявшемся, хаотичном и потерянном мире. Бахаи должны отрешиться от ненависти и обвинений, раздирающих сердце человечества, и проявить своими поступками и словами глубокую веру в будущее мирное объединение человеческой расы". 204

"Молите Бога, чтобы Он укрепил вас в Божественных добродетелях, чтобы вы стали в мире как ангелы, как сигнальные огни, которые раскрывают тайны царства небесного перед понимающими сердцами". 205

"Постарайтесь от всего сердца стать преданными каналами для изливания Божиего Благославения, ибо я говорю вам, что Он избрал вас Посланниками своей любви для всего света, носителями Его духовных даров для человека и посредниками, служащими распространению единства и согласия на земле". 206

"Старайтесь, чтобы свет ваш освещал весь мир, а флаг ваш развевался высоко в небе. Прекрасное благоухание вашей благородной жизни заполнит все на земле. Свет истины, зажженный в ваших сердцах, будет освещать самые отдаленные горизонты. Все те, кто ищет Истину Небесного Царства, светятся, как звезды. Они, как плодовые деревья, полны лакомыми плодами, как море, заполненное драгоценными жемчужинами..."<sup>207</sup>

Трудно что-либо добавить к этим прекрасным изречениям, со всей полнотой раскрывающим, каким человеком должен стремиться стать тот, кто считает Баха-Уллу Божественным Посланником для нашего времени, кто наедине с Богом, прислушиваясь к сокровенным стремлениям своей души, произнес, может быть, самые важные слова во всей своей жизни: "Я бахаи".

Очень многие боятся назвать себя бахаи, считая, что недостойны этого высокого имени. Но сам факт, что Откровение Баха-Уллы предназначено для всего человечества, а не для группы идеальных людей, что оно призвано изменить человеческое общество, постепенно изменяя каждого отдельного человека, предлагая ему ясное и совершенное руководство для развития и самосовершенствования во всех сферах жизни, должен уничтожить этот страх.

Назвав себя бахаи, человек только начинает свой путь: "То, что происходит, когда человек становится бахаи, подобно началу прорастания семени духа в человеческой душе. Это семя должно поливаться дождями Духа Святого. Эти благодеяния приобретаются молитвой, медитацией, изучением писаний и служением делу Бога... Развитие человеческого духа происходит скачкообразно. Конечно, будут периоды смятений, трудностей и даже суровых испытаний. Но если человек со всей решимостью повернулся к Божественному Посланнику, если он тщательно изучает Его духовные писания, если он получает благославение Духа Свято-

го, то он увидит, что на самом деле все испытания и трудности являются дарами Бога для помощи ему в развитии и росте. Таким образом, вы можете рассматривать ваши трудности, как дорогу, по которой вы идете, служа Богу. Они являются инструментами для роста и развития вашего духа". 208

И самое главное то, что человек не один на этом пути, он имеет постоянную Божественную поддержку: "Дорога камениста, на ней много испытаний, но, как вы знаете, если друзья учатся жить, согласно учению Баха-Уллы, они откроют, что в действительности работают, окруженнные таинственными и могущественными силами; что помощь всегда рядом; что препятствия будут преодолены и что в конце концов успех будет обеспечен". 209

Стать живыми примерами любви и единства - главная задача последователей Веры Баха-Уллы. И это самое большое, что они могут сделать для современного общества, раздираемого страшными противоречиями. А это возможно только тогда, когда люди будут учиться быть бахаи не только по вере, но и по характеру: "Главный замысел Баха-Уллы в том, чтобы мы стали новой человеческой расой, представляющей справедливых, доброжелательных, умных людей, живущих, следуя, Великим Законам, которые Он установил для этого нового этапа их развития. Называть себя бахаи недостаточно. Вся внутренняя сущность должна быть облагорожена и освящена нашей жизнью - как бахаи".210

"Каждое мгновение друзья должны помнить, что они в некотором смысле являются солдатами, отражающими атаку. Сегодня мы наблюдаем кризис духовного состояния мира, ненависть и предрассудки буквально

раздирают его на куски. Мы же, с другой стороны, являемся носителями противоположных сил; сил любви, единства, мира и созидания... Мы должны быть бдительны из страха, чтобы мрак современного общества не отразился, пусть даже бессознательно, на наших делах и поведении. Взаимная любовь, чувство, что мы являемся строителями нового мирового порядка, должны постоянно вдохновлять нашу жизнь как бахаи..."211

### Стихи

+ + +

Одна ступень - и небо отворится, Одна ступень - как ждет она шагов, Шагни - и сразу мир преобразится И скинет плен бессмысленных оков.

И красота откроется во всем, Когда душа откроет благодать -Стремиться ввысь за неземным огнем И в сером совершенное искать

И если видеть - только чудеса И если слышать - только голос Твой, И чувствовать во всем Твои глаза - Лишь так душе откроется покой.

Одна ступень - вот он, в блаженство путь, И рай уже на грешной на земле, Не бойся встать, не бойся же шагнуть, И свет тебе откроется во мгле.

Твой звездный час - да будет он воспет, Ведь это час рождения души - На черном небе тысячи комет Благословят начавшуюся жизнь.

Одна ступень - твой выбор на века, И бесконечна вещая дорога, И Божьей правды щедрая река Тебя тогда омоет у порога Да светел будет каждый новый день Вступивших в мир, где дышат Откровеньем, - Благослови Господь Своим прощеньем Шагнувших смело на Твою ступень.

Уставшую свечу зажги скорей, Она давно томится ожиданьем, Верни ей счастье, смыслом обогрей -Ведь созданной сиять молчать - страданье.

Прислушайся - как жалобно зовет Глаза твои и ждет прикосновенья - Души твоей ей неподвластен лед, Она томится, жаждет пробужденья.

Зажги ее, дай взвиться к небесам Огню любви - и ты себя спасешь, И мир иной откроется глазам, В нем ты покой и радость обретешь.

Как Господом дано, ты будешь жить, Огонь души не даст тебе заснуть, И ты поймешь, что лучше смерть, чем жизнь, В которой Божья предается суть.

Уставшую свечу зажги скорей, Она давно томится ожиданьем, Верни ей счастье, смыслом обогрей -Ведь созданным сиять молчать - страданье. + + +

Я искушенье ищущей души, Болеющей отсутствием истока, Я гладь небес, просторов звездных ширь, Я исцеляю голосом Пророка.

Я ваших душ палящая звезда, Я ваших глаз волшебное сиянье, Куда, куда бежите вы, когда Взывает к вам Любви Моей признанье.

Я ваших дней единственная суть, Я ваших лиц восторг неустающий, Но вы не рады красоте ничуть, Вам все для счастья щедро отдающей.

Соль ваших слез, тепло улыбок ваших - Все это Я, во всем Мой вещий свет, Но как вас мало, эту суть принявших, Я в вас всегда, но вас со Мною нет.

А ведь для вас Я голосом Пророка Свой сокровенный смысл передаю, Но пьете - не из этого истока - А Я любую жажду утолю.

Что ищешь ты, к какому счастью рвешься, К какой заветной цели ты идешь? На зов Мой никогда не отзовешься, Куда-то вдаль ты все себя несешь.

Куда-то вдаль, все дальше от истока, Как много крови на пути твоем, Что тебе голос вещего Пророка, Ты счастья для себя не ищешь в нем.

Богатства, славы, больших наслаждений, Как можно меньше скорби и тоски - Вот все твои глубинные стремленья - Лишь в суете земной твои шаги.

Лишь в суете - но жизнь совсем не в этом, Она во Мне, и в счастье быть со Мной, Твоя душа Моим воспета светом, Она Моей воспета красотой.

Твой смысл во Мне, и Я могу всегда Тебя наполнить счастьем неземного - Но Зова ты не слышишь никогда, Ты жаждешь наслаждения иного.

Не видя отблеск звездного костра, Твой взор встречает на небе лишь тучи -Не замечаешь нежности утра, И боль давно тебя уже не мучит. Я не могу твой сон земной нарушить -Ты сможешь только сам его прервать, А Я - в душе, Я буду ждать и слушать, Как ты подходишь дверь мне открывать.

denotes a some figure sounds arrange and a bis meters, if

Manual de recht die er ein de mei der den den

Попробуй встать, пока еще есть время, Попробуй сделать самый первый шаг -Попробуй день свой радостью измерить, Во всем увидеть сути Божьей знак.

Попробуй ночью, самой раскаленной, Стремиться к звездам, рассекая мглу, Попробуй стать счастливым и влюбленным И душу сделай неподвластной злу.

Любви откройся вечной и великой, Найди в своей душе ее исток, И время Божьим озарится Ликом -В тревожной суете земных дорог. + + +

Открыта дверь, ну что же, теперь войди, Твой выбор сделан - ты в плену у света. Войди туда, где вещие дожди Прощают зноем выжженное лето.

Где радуги нарядной чудеса Концы вонзили от смятенья к счастью, Лишь там поймешь ты, для чего глаза, Когда они в неповторимой власти.

Все, что имел ты, станет там другим, Любое слово новый смысл узнает - Войди и будешь навсегда томим Тем, что душа отчаянно желает.

Ты будешь жить стремленьями ее, И сокровенный смысл в себе откроешь, И каждый миг молитвами омоешь, И воспоешь рождение свое. Я у порога, в нетерпенье -Глаза святую радость ждут, Сейчас им возвратится зренье, Твой мир сейчас они найдут.

Любовь Твоя откроет им, Казалось, свет недостижимый, Зажгутся именем Твоим, Узнав, что навсегда любимы.

Из тесной клетки опостылой, Как птицы гордые вспорхнут, И небеса их обожгут Своей неповторимой силой.

Твоим наполнившись дыханьем, Они пронзят ночную мглу И вновь, не покорившись злу, Затмят весь мир своим сияньем. Лишь ввысь смотри - и небо отворится, И день твой скорбный озарит собой, Тогда перед смирившимся тобой Вся тайна бытия должна раскрыться.

И нежность Откровенья неземного, Божественной, невидимой дали, Тебя наполнит ощущеньем новым, И счастьем Веры вещей опьянит.

Ты руки вскинешь и вопьешься взором В чарующий, необходимый свет, На небе вспыхнут тысячи комет И осветят открытые просторы.

Все станет небом, и земля растает, Ты - озаренный - полетишь туда, Где Слава Божья души наполняет, Где красота не меркнет никогда.

provide a grant to the same of the same of

### Некоторые духовные истины Откровения Баха-Уллы

Часть 1

В основе любой религии лежат мысли о бессмертии человеческой души, о ее постоянном пути к совершенству. Все Божественные Пророки призывали людей совершенствовать свои души для того, чтобы подготовить их к следующему этапу, уже бестелесному существованию.

Баха-Улла призывает людей правильно воспользоваться земным этапом их существования, то есть помнить о душе, являющейся образом и подобием Божественной сущности в человеке: "О сыны Мои! Боюсь, что, не услышав воркования Небесного Голубя, вы отойдете в мир праха и возвратитесь в землю и воду, не узрев красоты розы". 212 "Даже материалисты в своих работах...рассматривали упоминания Пророков о рае, адском огне, будущей награде или наказании как побудительное стремление воспитать и возвысить души человеческие..."213 "Пророки и Посланцы Бога были ниспосланы на землю с единственной целью - указать человечеству прямую дорогу к истине. Цель, предопределяющая их Откровение, крылась в наставлении людей, тех, кого они еще могли воспитать, на путь непорочности и святости, чтобы в час смерти с абсолютной беспристрастностью представить их к трону Всевышнего..."214

В своих писаниях Баха-Улла объясняет, что рай и ад - это только различные состояния человеческой души, которые она может испытывать не только после смерти, но еще и при жизни, что этапы развития человеческой души бесконечны и что только от человека

зависит любое состояние, которому подвергается его душа: "Блаженна та душа, которая в момент отделения от тела, очистится от грехов и земной суеты. Такая душа живет и движется в соответствии с волей Создателя и вступает в небесный рай... Если бы человеку сказали, что предопределено для такой души в обители Бога, Повелителя царства небесного и земного, вся бы его жизнь была освещена ярким пламенем стремления достичь этого возвышенного, этого Священного, этого блистательного положения..."215

"...Знайте же истину, что миры Господни неисчислимы и беспредельны. Никто не может сосчитать и достигнуть их, кроме Бога, Всезнающего, Всемудрого... Созидание Бога охватывает все миры вне этого мира, и все созданное отличается друг от друга. В каждом из этих миров Он предопределил вещи, которые никто, кроме Него Самого, Всевидящего и Всемудрого, не сможет отыскать..." 216

Подчеркивая, что "природа души после смерти никогда не сможет быть ни описана, ни представлена" 217 и что в сокрытии этого заключается бесконечная мудрость, Баха-Улла писал: "Что, если душа человека шла путем Господа, она, несомненно, вернется и приобщится к славе Возлюбленного... Она достигнет такого положения, которое не может описать ни одно перо и охарактеризовать ни один язык. Душа, которая оставалась верной Делу Бога и стояла непоколебимо твердо на начертанном Им пути, после своего вознесения будет наделена такой силой, что все миры, созданные Всемогущим, смогут получить от нее помощь..." 218

Баха-Улла писал, что после физической смерти "все люди оценивают свои поступки и все, что было сотворено их руками". 219 "О Мой слуга! Расторгни узы

мирские и освободи душу из темницы твоего "я". Пользуйся часом сим, ибо никогда не увидишь его вновь, и не представится тебе другой случай". 220 "О сын бытия! Ежедневно подвергни себя отчету, прежде чем потребуют его от тебя, ибо смерть явится к тебе внезапно, и тогда будешь судим делами твоими". 221

Вечность, по словам Баха-Уллы, это храм, украшающий человеческую жизнь, это огромная милость Бога человеку, открывающая ему возможность вечного совершенствования, вечного прогресса. Напоминая людям о вечности, Он писал: "О сын Бесконечного! Смерть определил Я радостной вестью тебе, почему отчаиваешься ты при ее приближении?.." 222

Смерть - лишь порог в иное измеренье, Начало вечного пути вперед, Ты не страшись ее прикосновенья, В нем Божья мудрость для тебя поет.

Ты прожил столько, сколько нужно было, И не случайно умираешь ты, В тебе живет Божественная сила - Она зовет тебя из суеты.

Сейчас, не позже, ни минутой раньше, Ты сможешь навсегда предаться ей, Путь начался, зовущий душу дальше -В волшебный мир Божественных огней.

Открылась дверь - и пусть ты не стучался, Ее открыла вещая любовь, Ты в измереньи новом оказался - И жизнь свою ты начинаешь вновь. Смерть черной гостьей подкрадется, Без стука в дом войдет она, И в небеса душа взовьется, Тревожной радости полна.

И зовом, на земле чуть слышным, Она наполнит всю себя, Прости ее, прости Всевышний, За жизнь, где не было Тебя.

Прости за то, что не светила Любви немеркнущим огнем, За то, что свет в себе носила, Но счастья не искала в нем.

Теперь душа свободной птицей В прозрачных небесах парит, И наконец она светится - Ведь с правдой Божьей говорит.

Оставив слепоту земную, Мир суеты, страстей и лжи, Она открыла суть иную -Она лишь начинает жить. Всему свой срок - закрылась дверь, Но день земной с тобой остался, Он вновь перед тобой теперь, Он не исчез и не распался.

Вся жизнь твоя перед тобой Молниеносным Откровеньем Несется по дороге той, Где Божье предал Откровенье.

Где ты впервые пренебрег Священным голосом Пророка, Где, не жалея своих ног, Бежал по воле злого рока.

Где оттолкнул глаза людей, Где ранил верящие души, Где не увидел, не дослушал, Где жил лишь суетой своей.

Все, все сейчас тебе явится, О, промелькнувший срок земной, Душа, как раненая птица, Не сможет обрести покой.

#### Часть 2

В Откровении Баха-Уллы есть мысль о том, что зла, как отдельной мировой силы, существующей наравне с Божественной силой любви, нет. Зло является отсутствием добра, как, например, темнота - отсутствием света: "Зло как таковое не может существовать, ибо бесконечная истина Едина. Если какая-либо другая сила существовала бы независимо от этой единой силы или противостояла бы ей, то эта единая истина не могла бы быть бесконечной. Подобно тому, как тьма есть отсутствие или ничтожная степень света, так и зло есть только отсутствие или слабая степень добра, то есть его неразвитое состояние. Злонравный человек - это тот, у которого высшие стороны его натуры еще не развиты". 223

Абдул-Баха писал, что "творение представляет из себя совершенное добро". 224 Но совершенное добро, лежащее в основе творения, выявляется лишь тогда, когда человек старается его выявить и развить: "Молите Бога, чтобы Он укрепил вас в Божественных добродетелях, чтобы вы стали в мире, как ангелы, как сигнальные огни, которые раскрывают тайны Царства Небесного... Духовные совершенства являются врожденным преимуществом человека, и среди всех созданий только он обладает ими. Человек, по своей сущности, есть создание духовное, и если он живет в духе, то он действительно счастлив. Этой духовной потребностью и чувством обладают все люди в одинаковой степени... Посмотрите, как мир материи освещается солнечным светом, таким же образом Божественный свет изливает свои лучи на мир души. Это душа делает человеческое создание небесным существом..."225

Но все-таки, если зло - отсутствие добра, почему же его так много в мире, откуда оно черпает свою силу?

Да, действительно, его много, но исходит оно не от Бога, а от людей, забывших о Боге и о своем высоком предназначении. Мировое зло создается тогда, когда люди забывают о мировом добре, когда их материальная сущность властвует над духовной. Любой человек, подчинивший себя силе зла, увеличивает таким образом его количество в мире.

И если зло существует, продолжая исходить от многих людей, то это не значит, что ему нужно покоряться, считая его отсутствием добра. Вера в его потенциальное отсутствие не должна мешать людям строить новое общество. И бахаи, конечно, борются со злом, и способ их борьбы на первый взгляд может показаться не совсем обычным - прежде всего они борются со злом в себе. Пытаясь постоянно улучшить себя, борясь с собственными недостатками, они уже тем самым оказывают влияние на общество. И, кроме того, они учатся жить вместе, противопоставляя враждующему миру постоянно укрепляющиеся любовь и единство. Своим примером они доказывают всем, что единство возможно, реально, осуществимо и что именно оно является лучшим способом борьбы со злом: "Когда солдаты в мире вытаскивают свои сабли, чтобы убивать, солдаты Божии берутся за руки! Так, благодаря Милости Божией, действуя с чистыми сердцами и искренними душами, можно добиться уничтожения человеческой ликости",226

"Покажите особенно тем, чьи мысли материалистичны и противоположны, предельную любовь и терпение и, благодаря сиянию вашей доброты в деле объединения общества вы убедите их". 227 "Я прошу вас всех и

каждого в отдельности по-настоящему следовать свету истины Священного Учения, и Бог при помощи Свято-го Духа наделит вас такой силой, что вы будете в состоянии преодолеть трудности и разрушить предубеждения, ведущие к разделению и ненависти среди людей. Пусть ваши сердца наполнятся великой Божественной любовью, дайте всем почувствовать это, ибо каждый человек - это слуга Божий и всем дана часть Божественного благословения". 228

"Не отчаивайтесь! Действуйте постоянно! Искренность и любовь победят ненависть... Постоянно обращайте свой взор к свету мира! Покажите всем истинную любовь". 229 "Любовь - это дыхание Святого Духа в сердце человека". 230 "Будьте мужественны. Бог никогда не покидает своих детей, которые ищут, трудятся и молятся! Пусть сердца ваши наполнены будут неиссякающим желанием, чтобы спокойствие и согласие объяли этот воинственный мир. Так ваши старания увенчаются успехом и вместе со всеобщим братством наступит Царство Божие, с миром и благоденствием". 231 "Если вы преданы своему великому Делу и неуклонно следуете Священному Солнцу Истины, то одним благославенным днем поднимется над этим чудесным городом всеобъемлющее братство". 232

#### Заключение

С рожденья в каждом сердце доброта, Блаженны те, что дар святой хранят, В нем Божьей сути вечна красота -Он вещим смыслом навсегда объят.

О души, вы - носители любви, Призванье ваше - излучать тепло, В стремленья светлые как день свои -О, не вносите, не впускайте зло.

Господь вручил вам дар неповторимый, Носители его - ваш путь высок - О, не затмите в суете дорог Священной силы вещие порывы.

С рожденья души всех людей чисты, В них только свет, в них тени нет затменья, Но путь один - с Творцом соединенье - В них сохранит волшебные черты.

Как не похож на суету земную Волшебный мир открывшей суть души - В нем каждое мгновение ликует И славит Господа подарок - жизнь.

И лишь огню души дано воздать За этот совершенный дар Творцу, Лишь от него все сможет засиять, Чтоб мир приблизить к Божьему Лицу.

Душа дана, чтоб Господу служить, -Ее лишь мир - действительная жизнь, И этим миром правит красота, Все остальное - только суета.

И на земле нет ничего дороже Смятенья, смысла ищущей души, Когда ее Великое тревожит, Когда ей заново открыта жизнь.

Блаженны те, кто ищет, кто не спит, Кого не задавила черствость дней, От их неумолкающих огней Земля светится - все поет на ней.

Счастливцы те, кто верит что Господь Ведет всех нас, и кто Его глаза В глазах других старается найти, - Их вечна боль и святы их пути.

Блаженны те, кто лишь душой богат, И кто ее, как жизнь свою хранит, За каждый миг, кто в этой жизни рад, Кто Господа за все благодарит.

Счастливцы те, чьи лица осветит Любви печать в последний час земной, Кто снова жить готов - не умирать, Кто только свет вперед несет с собой.

Когда нас злость и ненависть томят, Когда в умах горит огонь вражды -Его глаза лишь души исцелят, Его слова лишь разуму нужны.

Когда тюрьмой становится земля И меркнет свет в зловещей темноте, Лишь только отблеск Высшего Огня Нас растворит в любви и красоте.

Лишь Божий свет разрушит ночь темниц И взор наш гордый к небу вознесет, И первые дожди любви с ресниц В озера покаянья соберет.

Когда нас злость и ненависть томят, Когда в умах горит огонь вражды Его глаза лишь души исцелят, Его слова лишь разуму нужны. Кричите гневно вы - за что, за что, карает нас? А сами прячете глаза от необъятных глаз. Нужны вам только доброта, прощение и свет, А сами небу каждый миг вы говорите: "нет".

Вы сами виноваты в том, что рушатся дома, - Ведь ваши души толстым льдом окутала зима. Вы - следствия своей вины, неверия и лжи, Господь со всем не для того вам вверил вашу жизнь.

Вы сами предали любовь, забыли доброту, Вы злобой очернили день и пресекли мечту, Вы изменили суть свою наперекор Творцу, И к зверям ближе стали вы, чем к Божьему Лицу.

Нет, не оставил вас Господь - Он плачет и зовет, Вы сами губите себя - а Он смиренно ждет, Вы сами прячете глаза от необъятных глаз, Вы сами губите себя - не Он карает вас.

И вот заветный час настал, Глаза себя открыли чуду -Я навсегда с Тобою буду -Ты так неповторимо ждал.

Ты бездну счастьем называл, Искал в смятенье красоту, И нес сквозь дым мою мечту - Ты так неповторимо ждал.

Ты шаг мой следующий знал, Когда я у черты стояла - И я надеждой оживала - Ты так неповторимо ждал.

Ты вечность быть со мною звал, Когда я днями умирала - Я начинала все сначала - Ты так неповторимо ждал...

Если кого-нибудь я собой озарю, Если зажгу надеждой чьи-то глаза, Я не зря над этой святой землею парю, И я знаю, как совершаются чудеса.

Если меня кто-то услышит во мгле, Если моя молитва поможет встать, Я не зря живу на этой Святой Земле, И не зря душа моя училась летать.

Если оплакать смогу чью-то тоску, Если слезами омою чью-то печаль, Я не зря Тебя в душе своей берегу, И не зря для Тебя ничего мне в жизни не жаль.

Если забудет кто-нибудь горе свое, Увидев мое лицо, несущее жизнь, Тогда не зря дано мне имя мое, Не зря на Святой Земле суждено мне жить.

Дай мне волю, Боже, Всемогущий, Сделай душу слабую сильней - Чтобы я себя забыла в ней - Господи, Невидимый и Сущий.

Дай мне память, Боже Милосердный, Чтобы злое я могла проклясть - Чтобы счастье у себя не красть - Чтоб себя возненавидеть скверной.

Чтобы вечной радостью дышать - Дай мне веру, Бесконечный Боже, Дай на образ вещий быть похожей - И Твоим Подобием сиять.

Господи, Зовущий, Незабвенный, Каждый миг блаженством успокой, И теплом Своим меня укрой, И храни от зла рукою нежной.

Господи, за все меня прости - Я спасусь Твоею лишь любовью, Положи надежду к изголовью, И Своим терпением свети.

Скорей дотронься до моей руки, Скорее обожги прикосновеньем Мои, увы, беспечные шаги, Мои, увы, беспечные движенья.

Скорей ворвись в дневную суету И лабиринты будней озари, Дай мне мечту - и вознеси мечту, Скорей глазам просторы отвори.

Скорее сутью душу напои, Но пусть она не знает насыщенья, Пусть вечный поиск в ней заговорит -Твоим неумолкающим прощеньем.

Во всем любви незримой откровенье Пусть не устану вечно я искать, Пусть лишь к Тебе томит меня стремленье, Молю Тебя, не дай, не дай мне спать.

Отблеск хрупкий на стене мерцает, Я не сплю - свеча горит еще, Как она неумолимо тает, Но сильней, сильней огонь ее.

Выше пламя - слезы все ничтожней, Это пламя - яркий миг ночи, Осторожней, слышишь, осторожней, Не задуй ее, не закричи.

И пусть вечно длится боль святая, Пусть сожгут страдания меня, Я - свеча, мне кажется, что таю, Но все ярче, ярче свет огня.

Ты прошептал - войди, открыто, Когда я к двери прикоснулась - Ну что, увидела, что скрыто - В душе, которая проснулась.

Измеришь ли богатство взглядом, Земным - Мне во сто крат дороже -Я помогу, Я буду рядом -Теперь ты дверь закрыть не сможешь.

И изумленная собою, Еще неверящая чуду -Земле клялась светить Тобою -С ней говорить Тобою всюду. Твои слова моими стали - Я океанами дышу, Которыми они объяли Весь мир вокруг и душу ту,

Что сразу, вдруг моею стала, Когда доверилась Тебе, Когда решила, что устала Томить Незримое в себе.

И неизвестность превратилась Вмиг в сокровенную мечту, Когда Твоя любовь вонзилась, Влилась, проникла в душу ту.

Когда вдруг солнцем засияла В ее ожившей глубине - Я тайну вещую узнала - Всегда Ты помнил обо мне.

Даже тени Твоей не коснуться -Ты везде: значит тени нет, Нужно только скорей проснуться, Чтоб во всем заметить Твой свет.

Места нет, где Тебя не встретить, Без Тебя - мгновения нет, Нужно только скорей ответить, Каждый знает этот ответ,

Каждым сердцем давно он сказан И срывается с губ давно, И пускай Ты никак не назван - Для Тебя это все равно.

Лишь бы руки всех потянулись За сияющей красотой, А потом - к земле прикоснулись, И с Тобой, навсегда с Тобой.

## Список литературы

1 Е. А. Рерих: "Мозаика Агни Йоги".

- 2 Абдул-Баха: "Парижские беседы". (Предварительный перевод с английского).
- Абдул-Баха: "Послание профессору доктору Форелю".
  Абдул-Баха: "Послание профессору доктору Форелю".
- 5 Баха-Улла: "Китаб-и-Иган". (предварительный перевод с английского).

6 Абдул-Баха: "Послание профессору доктору Форелю".

- 7 Баха-Улла: "Отрывки из писаний Баха-Уллы". (предварительный перевод с английского).
- 8 Абдул-Баха: "Послание профессору доктору Форелю".
- 9 Баха-Улла: Цит. по кн.: "Баха-Улла и Новая Эра".
- 10 Баха-Улла: "Сокровенные слова".
- 11 Баха-Улла: "Сокровенные слова".
- 12 Баха-Улла: "Сокровенные слова".
- 13 Баха-Улла: "Сокровенные слова".
- 14 Абдул-Баха. Цит. по кн.: "Розы Любви".
- 15 Абдул-Баха. Цит. по кн.: М.Перкинс, Ф.Хейнсворт "Вера Бахаи".
- 16 Абдул-Баха. Цит. по кн.: М.Перкинс, Ф.Хейнсворт "Вера Бахаи".
- 17 Абдул-Баха: "Парижские беседы".
- 18 Абдул-Баха. Цит. по кн.: "Баха-Улла и Новая Эра".
- 19 Баха-Улла: "Сокровенные слова".
- 20 Абдул-Баха: "Парижские беседы".
- 21 Евангелие от Иоанна 14/9.
- 22 Коран. Сура 251.
- 23 Дж.Э.Эсслемонт: "Баха-Улла и Новая Эра".
- 24 Коран. Сура 21,57/56.
- 25 Евангелие от Иоанна 16/28.
- 26 Евангелие от Доанна 14/28.
- 27 Евангелие от Иоанна 14/31.
- 28 Евангелие от Иоанна 15/10.
- 29 Евангелие от Иоанна 14/7.
- 30 Евангелие от Иоанна 1/1, 1/1.
- 31 Абдул-Баха. Цит. по кн.: "Баха-Улла и Новая Эра".
- 32 Абдул-Баха. Цит. по кн.: "Баха-Улла и Новая Эра".
- 33 Баха-Улла: "Китаб-и-Иган".
- 34 Коран. Сура 21-8/8.
- 35 Коран. Сура 21-7/7.
- 36 Баха-Улла: "Китаб-и-Иган".
- 37 Баха-Улла: "Китаб-и-Иган".

- 38 Баха-Улла: "Отрывки из писаний Баха-Уллы".
- Баха-Улла: "Отрывки из писаний Баха-Уллы". 39
- Абдул-Баха: "Парижские беседы". 40
- Евангелие от Иоанна 5/36, 5/31,32. 41
- 42 Евангелие от Иоанна 5/39, 5/46.
- 43 Евангелие от Иоанна 7/15-16.
- Абдул-Баха: "Парижские беседы". 44
- Абдул-Баха: "Парижские беседы". 45
- Абдул-Баха: "Парижские беседы". 46
- 47 Евангелие от Матфея 7/16. 48 Евангелие от Матфея 12/39.
- Шоги Кадими: "Обещание Христа". 49
- 50 Баха-Улла: "Отрывки из писаний Баха-Уллы".
- Абдул-Баха: "Парижские беседы"... 51
- Баха-Улла: "Отрывки из писаний Баха-Уллы". 52
- 53 Абдул-Баха: "Парижские беседы".
- Баха-Улла: "Отрывки из писаний Баха-Уллы". 54
- 55 Баха-Улла: "Отрывки из писаний Баха-Уллы".
- 56 Баха-Улла: "Отрывки из писаний Баха-Уллы".
- 57 Дж.Э.Эсслемонт: "Баха-Улла и Новая Эра".
- 58 Евангелие от Матфея 24/42.
- Дж.Э.Эсслемонт: "Баха-Улла и Новая Эра". 59
- 60 Баха-Улла: "Отрывки из писаний Баха-Уллы".
- Баха-Улла: "Отрывки из писаний Баха-Уллы". 61
- 62 Евангелие от Иоанна 16/12,13.
- 63 Евангелие от Иоанна 5/46.
- 64 Евангелие от Матфея 5/18.
- 65 Евангелие от Иоанна 16/25.
- 66 Евангелие от Иоанна 6/63.
- 67 Евангелие от Иоанна 14/16.
- 68 Евангелие от Иоанна 15/26.
- 69 Коран. Сура 2-81/87.
- 70 Коран. Сура 2-81/87.
- Коран. Сура 10-38/37. 71
- 72 Коран. Сура 5-5.
- 73 Коран. Сура 3-17/19.
- 74 Коран. Сура 22-77/78.
- 75 Коран. Сура 4-151/152.
- 76 Коран. Сура 4-149/150.
- 77 Баха-Улла. Цит. по кн.: "Китаб-и-Иган". 78 Баха-Улла. Цит. по кн.: "Китаб-и-Иган".
- Абдул-Баха. Цит. по кн. Шоги Эффенди: "Цель нового ми-79 рового порядка".

 Абдул-Баха. Цит. по кн. Шоги Эффенди: "Цель нового мирового порядка".

81 Шоги Эффенди: "Цель нового мирового порядка".

82 Баха-Улла. Цит. по кн. Шоги Эффенди: "Цель нового мирового порядка".

83 Шоги Эффеди: "Цель нового мирового порядка".

84 Абдул-Баха. Цит. по кн. Шоги Эффенди: "Цель нового мирового порядка".

85 Ветхий Завет. Иеремия 49/34-39.

- 86 Ветхий Завет. Даниил 8/2.
- 87 Ветхий Завет. Осия 2/15.
- 88 Ветхий Завет. Исайа 65/10.89 Ветхий Завет. Исайа 35/2.
- 90 Ветхий Завет. Михей 4/1-2.
- 91 Ветхий Завет. Михей 4-7. 92 Ветхий Завет. Исайа 59/2
- 92 Ветхий Завет. Исайа 59/20.93 Ветхий Завет. Иоль 3/14-17.
- 94 Римлянам. Послание Св. Павла 11/26.
- 95 Откровение Иоанна Богослова 14/1.
  96 Откровение Иоанна Богослова 21/2,10,11.
- 97 Баха-Улла: "Отрывки из писаний Баха-Уллы".
- 98 Ветхий Завет. Йоль 3/14,15. 99 Евангелие от Матфея 24/29.
- 100 Коран. Сура 81-1/1,2/2,3/3.
- 101 Баха-Улла: "Китаб-и Иган".
- 102 Евангелие от Иоанна 16/25.
- 103 Евангелие от Марка 13/36.104 Евангелие от Матфея 13/39.
- 105 Дж. Э. Эсслемонт: "Баха-Улла и Новая Эра".
- 106 Дж. Э. Эсслемонт: "Баха-Улла и Новая Эра".
- 107 Дж. Э. Эсслемонт: "Баха-Улла и Новая Эра".
- 108 Баха-Улла: "Отрывки из писаний Баха-Уллы".
- 109 Баха-Улла: "Отрывки из писаний Баха-Уллы".
- 110 Абдул-Баха: "Парижские беседы".
- 111 Баха-Улла: "Отрывки из писаний Баха-Уллы".
- 112 Баха-Улла: "Отрывки из писаний Баха-Уллы".
- 113 Баха-Улла: "Отрывки из писаний Баха-Уллы".
- 114 Баха-Улла: "Отрывки из писаний Баха-Уллы".
- 115 Баха-Улла: "Отрывки из писаний Баха-Уллы".
- Баха-Улла: "Отрывки из писаний Баха-Уллы".Баха-Улла: "Отрывки из писаний Баха-Уллы".
- Баха-Улла: "Отрывки из писаний Баха-Уллы".Дж. Э. Эсслемонт: "Баха-Улла и Новая Эра".
- 119 Баха-Улла: "Отрывки из писаний Баха-Уллы".
- 120 Баха-Улла: "Отрывки из писаний Баха-Уллы".

121 Баха-Улла. Цит. по кн. Дж. Э. Эсслемонта: "Баха-Улла и Новая Эра".

122 Евангелие от Луки 12/51.

- 123 Баха-Улла. Цит. по кн. Дж. Э. Эсслемонта: "Баха-Улла и Новая Эра".
- 124 Абдул-Баха. Цит. по кн. Дж. Э. Эсслемонта: "Баха-Улла и Новая Эра".

125 Новый Завет. Первое Послание Петра 3/18.

126 Абдул-Баха: "Парижские беседы".

- 127 Дж. Э. Эсслемонт: "Баха-Улла и Новая Эра".
- 128 Дж. Э. Эсслемонт: "Баха-Улла и Новая Эра".129 Дж. Э. Эсслемонт: "Баха-Улла и Новая Эра".
- 130 Шоги Эффенди. Из письма бахаи Новой Зеландии.
- 131 Баха-Улла: "Отрывки из писаний Баха-Уллы".

132 Абдул-Баха: "Парижские Беседы".

133 Дж. Э. Эсслемонт: "Баха-Улла и Новая Эра".

134 Абдул-Баха. Цит. по кн. Дж. Э. Эсслемонта: "Баха-Улла и Новая Эра".

135 Дж. Э. Эсслемонт: "Баха-Улла и Новая Эра".

136 Абдул-Баха. Цит. по кн. Дж. Э. Эсслемонта: "Баха-Улла и Новая Эра".

137 Шоги Эффенди: "Цель Нового Мирового Порядка". Предисловие.

138 Шоги Эффенди: "Цель Нового Мирового Порядка". Предисловие.

139 Ветхий Завет Исайа 35/2.

140 Абдул-Баха. Цит. по кн.: "Баха-Улла и Новая Эра".

141 Абдул-Баха. Цит. по кн.: "Баха-Улла и Новая Эра".

- 142 Баха-Улла: "Китаб-и-Агдас" (предварительный перевод с английского).
- 143 Шоги Эффенди: "Бахаиская администрация" (предварительный перевод с английского).

144 Шоги Эффенди. Цит. по кн. К. Каземзаде: "Краткий очерк истории и основных принципов Веры Бахаи".

145 Шоги Эффенди. Цит. по кн. К. Каземзаде: "Краткий очерк истории и основных принципов Веры Бахаи".

146 Шоги Эффенди. Цит. по кн. К. Каземзаде: "Краткий очерк истории и основных принципов Веры Бахаи".

147 Шоги Эффенди. Цит. по кн. К. Каземзаде: "Краткий очерк истории и основных принципов Веры Бахаи".

148 Абдул-Баха. Цит. по кн. Шоги Эффенди: "Бахаиская администрация".

149 Абдул-Баха. Цит. по кн. Шоги Эффенди: "Бахаиская администрация".

- 150 Абдул-Баха. Цит. по кн. Шоги Эффенди: "Бог проходит" (предварительный перевод с английского).
- Абдул-Баха. писания (предварительный перевод с англий-
- 152 Абдул-Баха. писания (предварительный перевод с англий-... ckoro).
- 153. Абдул-Баха, писания (предварительный перевод с англий-
- 154 Абдул-Баха, писания (предварительный перевод с англий-
- 155 Абдул-Баха. писания (предварительный перевод с англий-
- Абдул-Баха, писания (предварительный перевод с англий-156 ского).
- 157 Абдул-Баха: "Парижские беседы".
- 158 Абдул-Баха Цит. по кн. : "Розы Любви".
- 159 Абдул-Баха Цит. по кн. : "Баха-Улла и Новая Эра".
  - 160 Шоги Эффенди. Отрывки из писем (предварительный перевод с английского).
  - 161 Шоги Эффенди. Отрывки из писем (предварительный перевод с английского).
  - Абдул-Баха: "Парижские беседы". 162
  - 163 Шоги Эффенди. Отрывки из писем.
  - 164 Шоги Эффенди: "Бахаиская администрация".
  - 165 Абдул-Баха. Писания.

  - 166 Шоги Эффенди. Отрывки из писем.167 Шоги Эффенди. Отрывки из писем.
  - 168 Шоги Эффенди. Отрывки из писем.
  - 169 Абдул-Баха Цит. по кн. Шоги Эффенди: "Бахаиская администрация".
  - 170 Абдул-Баха Цит. по кн. Шоги Эффенди: "Бахаиская администрация".
  - 171 Шоги Эффенди. Отрывки из писем.
  - 172 Абдул-Баха Цит. по кн. Шоги Эффенди: "Бахаиская администрация".
  - 173 Баха-Улла: "Сокровенные слова".
  - 174 Баха-Улла: "Отрывки из писаний Баха-Уллы".
  - 175 Баха-Улла: "Отрывки из писаний Баха-Уллы".
  - 176 Шоги Эффенди. Цит. по кн. Дж. Э. Эсслемонта: "Баха-Улла и Новая Эра".
  - 177 Шоги Эффенди. Цит. по кн. Дж. Э. Эсслемонта: "Баха-Улла и Новая Эра".
  - Шоги Эффенди. Цит. по кн. Дж. Э. Эсслемонта: "Баха-Улла и Новая Эра".

- 179 Баха-Улла. Цит. по кн. Дж. Э. Эсслемонта: "Баха-Улла и Новая Эра".
- 180 В. Соловьев. Сочинения.
- 181 В. Соловьев. Сочинения.
- 182 В. Соловьев. Сочинения.
- 183 В. Соловьев. Сочинения.
- 184 Н. Бердяев: "Судьба России".
- 185 Н. Бердяев: "Судьба России".
- 186 Н. Бердяев: "Судьба России".
- 187 Н. Бердяев: "Судьба России".
- 188 Е. А. Рерих: "Мозаика Агни Йоги".
- 189 Е. А. Рерих: "Мозаика Агни Йоги".
- 190 Е. А. Рерих: "Мозаика Агни Йоги".
- 191 Е. А. Рерих: "Мозаика Агни Йоги".
- 192 Е. А. Рерик: "Мозаика Агни Йоги".
- 193 Е. А. Рерик: "Мозаика Агни Йоги".
- 194 Е. А. Рерик: "Мозаика Агни Йоги".
- 195 Е. А. Рерих: "Мозаика Агни Йоги".196 Е. А. Рерих: "Мозаика Агни Йоги".
- 197 Е. А. Рерих: "Мозаика Агни Йоги".
- 198 Дж. Э. Эсслемонт: "Баха-Улла и Новая Эра".
- 199 Абдул-Баха. Цит. по кн. Дж. Э. Эсслемонта: "Баха-Улла и Новая Эра".
- 200 Абдул-Баха. Цит. по кн. Дж. Э. Эсслемонта: "Баха-Улла и Новая Эра".
- 201 Баха-Улла: "Сокровенные слова".
- 202 Абдул-Баха. Цит. по кн. Дж. Э. Эсслемонта: "Баха-Улла и Новая Эра".
- 203 Абдул-Баха: "Парижские беседы".
- 204 Шоги Эффенди. Отрывки из писем.
- 205 Абдул-Баха: "Парижские беседы".
- 206 Абдул-Баха: "Парижские беседы".
- 207 Абдул-Баха: "Парижские беседы".
- 208 Шоги Эффенди. Отрывки из писем.
- 209 Шоги Эффенди. Отрывки из писем.
- 210 Шоги Эффенди. Отрывки из писем.
- 211 Шоги Эффенди. Отрывки из писем.
- 212 Баха-Улла: "Сокровенные слова".
- 213 Баха-Улла: "Отрывки из писаний Баха-Уллы".
- 214 Баха-Улла: "Отрывки из писаний Баха-Уллы".
- 215 Баха-Улла: "Отрывки из писаний Баха-Уллы".216 Баха-Улла: "Отрывки из писаний Баха-Уллы".
- 217 Баха-Улла: "Отрывки из писаний Баха-Уллы".
- 218 Баха-Улла: "Отрывки из писаний Баха-Уллы".

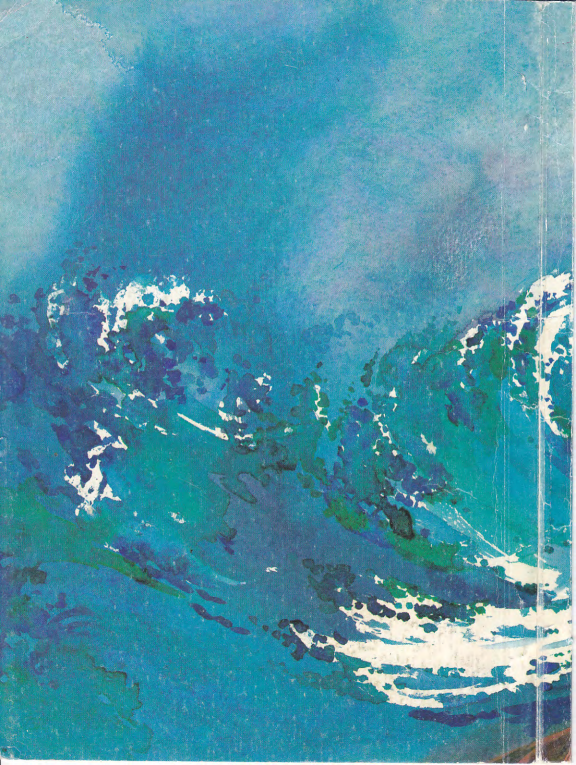
- 219 Баха-Улла: "Отрывки из писаний Баха-Уллы".
- 220 Баха-Улла: "Сокровенные слова".
- 221 Баха-Улла: "Сокровенные слова".
- 222 Баха-Улла: "Сокровенные слова".
- 223 Дж. Э. Эсслемонт: "Баха-Улла и Новая Эра".
- 224 Абдул-Баха Цит. по кн.: "Баха-Улла и Новая Эра".
- 225 Абдул-Баха: "Парижские беседы".
- 226 Абдул-Баха: "Парижские беседы".
- 227 Абдул-Баха: "Парижские беседы".
- 228 Абдул-Баха: "Парижские беседы".
- 229 Абдул-Баха: "Парижские беседы".
- 230 Абдул-Баха: "Парижские беседы".
- 231 Абдул-Баха: "Парижские беседы".232 Абдул-Баха: "Парижские беседы".

-

# Содержание

| Вступление                        | 5   |
|-----------------------------------|-----|
| Глава 1                           | 8   |
| Бог                               | 8   |
| Любовь                            | 12  |
| Bepa                              | 15  |
| Часть 1                           | 15  |
| Часть 2                           | 17  |
| Пророк                            | 19  |
| Часть 1                           | 19  |
| Часть 2                           | 23  |
| Святой Дух                        | 30  |
| Религия                           | 34  |
| Часть 1                           | 34  |
| Часть 2                           | 38  |
| Часть 3                           | 42  |
| Часть 4                           | 46  |
| Глава 2                           | 52  |
| Божественное Откровение Баха-Уллы | 52  |
| Часть 1                           | 52  |
| Часть 2                           |     |
| Часть 3                           | 64  |
| Часть 4                           | 74  |
| Завет в Откровении Баха-Уллы      | 78  |
| Часть 1                           | 78  |
| Часть 2                           |     |
| Глава 3                           | 85  |
| Структура администрации бахаи     | 85  |
| Часть 1                           | 85  |
| Часть 2                           | 89  |
| Община бахаи                      | 94  |
| Часть 1                           | 94  |
| Часть 2                           | 101 |
|                                   |     |

| Совещание в структуре                     |    |
|-------------------------------------------|----|
| администрации бахаи1                      | 05 |
| Новый Мировой Порядок 1                   | 08 |
| Часть 11                                  |    |
| Часть 21                                  |    |
| Глава 4 1                                 |    |
| Влияние Нового Божественного Откровения 1 | 18 |
| Часть 11                                  | 18 |
| Часть 21                                  | 21 |
| Россия и Божественное Откровение          |    |
| Баха-Уллы1                                | 25 |
| Глава 5 1                                 | 31 |
| Быть бахаи1                               |    |
| Стихи                                     |    |
| Некоторые духовные истины Откровения      |    |
| Баха-Уллы1                                | 46 |
| Часть 11                                  |    |
| Часть 21                                  | 52 |
| Заключение1                               |    |
| Список литературы1                        |    |
|                                           | 75 |



| Страница | Строка  | Опечатка                                                                  | Следует читать                                                            |
|----------|---------|---------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------|
| 7        | 1       | не только противоречат друг другу                                         | не только не противоречат друг другу                                      |
| 9        | 5 снизу | пониманию нее совершенного                                                | пониманию менее совершенного                                              |
| 25       | 12 и 16 | Вечного Завета                                                            | Ветхого Завета                                                            |
| 27       | 14      | Об истинности мессии                                                      | Об истинности миссии                                                      |
| 39       | 9       | желанием каждого разумного сердца».                                       | «желанием каждого разумного сердца».                                      |
| 44       | 3 снизу | отрицание кто-либо из них                                                 | отрицание кого-либо из них                                                |
| 52       | 1 и 2   | То, что Господь предписал как в высшей<br>степени действительное средство | «То, что Господь предписал как в высшей<br>степени действенное средство и |
|          | 9       | наисильнейшее орудие                                                      | наисильнейшее орудие                                                      |
| 65       | 1 снизу | можно считать уникальными?                                                | можно считать уникальным?                                                 |
| 72       | 7 снизу | неотъемлемы                                                               | неотъемлемыми                                                             |
| 104      | 14      | это не происходит                                                         | это происходит                                                            |
| 108      | 1 снизу | непротивление злу                                                         | непротивления злу                                                         |
| 115      | 2 снизу | для каждой отдельной                                                      | для каждого                                                               |
| 122      | 8 снизу | Е. Н. Рерих                                                               | Е. И. Рерих                                                               |